

# Brujas Mitos y leyendas

Juan Guillermo Rivera Berrío



# iCartesiLibri

# **Brujas**

Mitos y leyendas

Juan Guillermo Rivera Berrío

Fondo Editorial RED Descartes



Córdoba (España) 2025 Brujas Mitos y leyendas

Autor: Juan Guillermo Rivera Berrío

Código JavaScript para el libro: <u>Joel Espinosa Longi</u>, <u>IMATE</u>, UNAM. Recursos interactivos: <u>DescartesJS</u>, Grok, Google Al Studio, Pollinations Al, Herramientas de IA.

Fuentes: Lato y UbuntuMono

Imagen de portada: ilustración generada por Pixel travieso de

Herramientas de IA

Red Educativa Digital Descartes Córdoba (España) <u>descartes@proyectodescartes.org</u> <u>https://proyectodescartes.org</u>

Proyecto iCartesiLibri <a href="https://proyectodescartes.org/iCartesiLibri/index.htm">https://proyectodescartes.org/iCartesiLibri/index.htm</a>

ISBN: 978-84-10368-31-6



# Tabla de contenido

| Prefacio                                                                               | 7    |
|----------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 1. Introducción                                                                        | 9    |
| 1.1 El arquetipo de la bruja a lo largo del tiempo                                     | . 10 |
| 1.2 Cómo se ha concebido la figura de la bruja desde la antigüedad hasta la actualidad | . 14 |
| 1.3 Entre mito y realidad                                                              | . 18 |
| 1.4 Diferencias entre la bruja histórica, la mítica y la simbólica                     | . 22 |
| 2. Orígenes del mito                                                                   | . 27 |
| 2.1 Las hechiceras del mundo antiguo                                                   | . 28 |
| 2.2 El poder femenino y el miedo patriarcal                                            | . 33 |
| 2.3 Brujas en la tradición celta y nórdica                                             | 36   |
| 3. La Edad Media y la caza de brujas                                                   | 43   |
| 3.1 El nacimiento de la bruja como servidora del diablo                                | 44   |
| 3.2 El "Malleus Maleficarum" y la institucionalización del miedo                       | 48   |
| 3.3 Cazadores y víctimas: los juicios de brujas                                        | . 52 |
| 4. Magia, pócimas y rituales                                                           | 57   |
| 4.1 Herbolarias, curanderas y parteras                                                 | 58   |
| 4.2 Símbolos, amuletos y grimorios                                                     | 62   |
| 4.3 El aquelarre y el vuelo de la bruja                                                |      |
| 5. Brujas en las culturas del mundo                                                    | 71   |
| 5.1 América Latina: mitos y leyendas locales                                           | 72   |
| 5.2 Europa: del bosque al caldero                                                      | .76  |
| 5.3 África y Asia: magia, espíritus y sabiduría ancestral                              | 80   |

| 6. Las brujas en la literatura y el arte                  | 87  |
|-----------------------------------------------------------|-----|
| 6.1 De Shakespeare a los hermanos Grimm                   | 88  |
| 6.2 De Macbeth a Harry Potter: la transformación del mito | 94  |
| 6.3 De Goya a las películas contemporáneas                | 99  |
| 7. Brujería contemporánea                                 | 105 |
| 7.1 El renacimiento neopagano y la Wicca                  | 106 |
| 7.2 La bruja como emblema de poder y resistencia          | 110 |
| 7.3 Cómo sobrevive la brujería en el siglo XXI            | 114 |
| 8. Leyendas y relatos                                     | 119 |
| 8.1 Versiones literarias breves de mitos locales          | 120 |
| 8.1 Versiones literarias breves de mitos locales          | 120 |
| 8.2 Crónicas de brujas famosas                            | 124 |
| 8.3 Relatos originales o testimonios orales               | 130 |



#### **Prefacio**

Desde tiempos inmemoriales, el ser humano ha sentido una mezcla de temor y fascinación por aquello que no comprende. En los claros del bosque, en las sombras del hogar o en las noches sin luna, se contaban historias sobre mujeres capaces de invocar fuerzas invisibles, sanar con hierbas o maldecir con una mirada. A esas mujeres, la historia decidió llamarlas brujas.

Pero detrás del mito se oculta algo más profundo: una lucha entre la sabiduría y la ignorancia, entre la libertad y el control. Las brujas no fueron solo hechiceras de cuentos o siervas del demonio, sino guardianas de un conocimiento ancestral que la sociedad temió y quiso silenciar. Eran herbolarias, parteras, curanderas, astrólogas... mujeres que desafiaron los límites impuestos por su tiempo y pagaron un alto precio por hacerlo.

Brujas: Mitos y leyendas es un viaje a través de esas historias que el fuego no pudo borrar. En sus páginas se entrelazan la historia y la fábula, la magia y la realidad, la represión y la resistencia. Descubriremos cómo distintas culturas dieron forma a este arquetipo, cómo los tribunales y las hogueras intentaron extinguirlo, y cómo —pese a todo— la figura de la bruja ha resurgido una y otra vez, reinventada, poderosa y libre.

Este libro no busca temer al misterio, sino comprenderlo. No pretende juzgar, sino escuchar las voces que durante siglos fueron acalladas. Cada mito, cada leyenda, cada relato aquí reunido nos recuerda que la bruja no solo habita en los relatos del pasado, sino también en la memoria colectiva y en los símbolos de rebeldía y sabiduría que perduran hasta hoy. Porque tal vez, en el fondo, todos llevamos una chispa de esa magia antigua: la que nos impulsa a cuestionar, a crear y a mirar el mundo con otros ojos.



#### 1.1 El arquetipo de la bruja a lo largo del tiempo

La figura de la bruja, a menudo envuelta en un velo de misterio y temor, ha ejercido una fascinación perdurable en la imaginación humana a través de los siglos. Desde las antiguas sacerdotisas y chamanes hasta las sabias herbolarias de la Edad Media, y de las perseguidas por la Inquisición a las poderosas hechiceras de la ficción moderna, la bruja es mucho más que un mero personaje: es un arquetipo que encapsula miedos, aspiraciones, y la eterna tensión entre el orden y lo salvaje, lo conocido y lo oculto. Su evolución refleja los cambios sociales, religiosos y culturales de cada época, sirviendo como espejo de las ansiedades y los deseos colectivos de la humanidad. Su presencia, ya sea como una figura benévola o malévola, siempre ha marcado un punto de inflexión en las narrativas culturales.

En sus orígenes más remotos, la figura que hoy reconocemos como bruja no estaba necesariamente ligada a la malevolencia. En muchas culturas antiguas, mujeres con conocimientos profundos de la naturaleza, la medicina herbolaria y los ciclos lunares eran respetadas como sanadoras, videntes o consejeras. Estas figuras a menudo actuaban como intermediarias entre el mundo humano y el espiritual, poseedoras de una sabiduría ancestral que les permitía influir en los elementos y curar dolencias. La diosa griega Hécate, por ejemplo, representa una de las deidades primigenias asociadas con la magia y los cruces de caminos, una figura ambivalente que personifica tanto la oscuridad como la sabiduría. Esta era una época en la que el poder femenino, aunque a menudo relegado a la esfera doméstica, también encontraba expresiones de autoridad y misterio en el ámbito espiritual.

# La Sabiduría Antigua

En muchas culturas pre-cristianas, las mujeres mayores, o aquellas con conocimientos especializados en botánica y curación, eran vistas como depositarias de una sabiduría vital para la comunidad, no como figuras a temer.



Figura 1.1. Una anciana sabia recolectando hierbas en un bosque, con un aura mística.

Sin embargo, con la llegada del cristianismo y la consolidación de estructuras patriarcales, la percepción de estas mujeres comenzó a transformarse drásticamente. Lo que antes era respeto por la conexión con la naturaleza se convirtió en sospecha de pacto con fuerzas oscuras. La Iglesia, en su afán por consolidar su poder y erradicar las prácticas paganas, demonizó gran parte de estas tradiciones, reinterpretando a las sanadoras y a las mujeres

independientes como agentes del mal. El concepto de la bruja, tal como lo conocemos hoy, comenzó a tomar forma durante la Baja Edad Media y se consolidó brutalmente durante la Caza de Brujas, un período oscuro que se extendió desde el siglo XV hasta el XVIII. Miles de mujeres, y algunos hombres, fueron acusados, torturados y ejecutados bajo la histeria colectiva y la persecución religiosa.

# El Martillo de las Brujas

El "Malleus Maleficarum" (El Martillo de las Brujas), publicado en 1487, fue un influyente tratado demonológico que justificó y codificó la persecución de las brujas, convirtiéndose en un manual para la identificación y tortura de las acusadas.

La imagen de la bruja durante este periodo quedó firmemente ligada a la transgresión y la subversión: una mujer en los márgenes de la sociedad, que desafía las normas, se asocia con el diablo, vuela en escoba y realiza ritos oscuros. Esta representación, si bien arraigada en el miedo y la misoginia, también denota una fascinación por lo prohibido y lo poderoso. La bruja se convirtió en el chivo expiatorio perfecto para explicar enfermedades, malas cosechas y cualquier desgracia inexplicable. Su figura se utilizó para controlar y disciplinar a las mujeres que no se ajustaban a los roles de género esperados, silenciando voces y conocimientos alternativos.



**Figura 1.2**. Una representación de un juicio de brujas del siglo XVII, mostrando a una mujer acusada ante los jueces.

En los siglos XX y XXI, el arquetipo de la bruja ha experimentado una notable resurgencia y reinterpretación. Movimientos feministas han reclamado la figura de la bruja como un símbolo de resistencia, poder femenino y desafío al patriarcado. La "bruja" moderna no es una víctima pasiva, sino una mujer empoderada, conectada con su intuición, la naturaleza y sus propias capacidades. Desde la literatura y el cine hasta las prácticas neopaganas y la brujería moderna (Wicca, por ejemplo), se busca recuperar la sabiduría ancestral y la conexión con lo místico, despojando a la bruja de sus connotaciones negativas y celebrando su independencia y fuerza espiritual. Es un retorno a la sanadora, a la sabia, pero con una conciencia crítica de la historia de opresión.

La brujería moderna y el neopaganismo, como la Wicca, buscan reconectar con la naturaleza, la magia y las deidades antiguas, a menudo adoptando la figura de la bruja como un símbolo de empoderamiento y libertad espiritual.

# 1.2 Cómo se ha concebido la figura de la bruja desde la antigüedad hasta la actualidad

La figura de la bruja, arraigada en el imaginario colectivo, ha sufrido una profunda transformación a lo largo de los siglos, evolucionando desde antiguas practicantes de magia hasta el arquetipo contemporáneo que conocemos.

Desde las civilizaciones antiguas de Mesopotamia, Egipto, Grecia y Roma, ya existía una noción de magia y de individuos que la practicaban, tanto con benéficos como dañinos. En estas culturas, la magia era una parte integral de la vida diaria, utilizada para la protección, la curación de enfermedades atribuidas a deidades. para influir 0 en aspectos como el amor y el



Figura 1.3. Sacerdote del Antiguo Egipto realizando un ritual mágico, rodeado de jeroglíficos y ofrendas.

futuro. En el latín, el término "maleficae" se usaba para referirse a quienes practicaban la brujería, un concepto que englobaba tanto a hombres como a mujeres. La mitología griega y romana presentaba figuras como Hécate o Circe, hechiceras poderosas, y seres nocturnos como las *Strigae* y *Lamias*, que se creía podían entrar en las casas para dañar a los niños, sentando precedentes para la asociación posterior de la bruja con la maldad y el infanticidio.

La concepción de la bruja comenzó a oscurecerse y a vincularse con lo diabólico a finales de la Edad Media, un proceso que se consolidó a partir del siglo XIII y que tuvo su clímax en la Edad Moderna. La Iglesia Católica, a través de la Inquisición, jugó un papel crucial en la demonización de estas figuras. El concepto de brujería se fusionó con

la herejía y la adoración al Diablo, transformando a la "malefica" en una enemiga de la cristiandad que pactaba con el maligno. Esta visión culminó con la publicación del "Malleus Maleficarum" en 1487, un tratado que se convirtió en una guía para identificar, interrogar y castigar a las supuestas brujas, impulsando una de las mayores persecuciones de la historia.

### Malleus Maleficarum

Conocido como el "Martillo de las Brujas", este tratado fue escrito por los frailes dominicos Heinrich Kramer y Jacob Sprenger. Publicado en 1487, se difundió ampliamente por Europa y tuvo un profundo impacto en los juicios por brujería durante dos siglos. Dividido en tres partes, abordaba la brujería desde perspectivas filosóficas y teológicas, presentaba casos prácticos y ofrecía métodos de interrogatorio para procesar a las acusadas.

La "caza de brujas" no fue un fenómeno medieval, sino que alcanzó su apogeo entre los siglos XV y XVII, durante el Renacimiento y la Edad Moderna. Durante este período, miles de personas, en su mayoría mujeres, fueron perseguidas y ejecutadas bajo la acusación de brujería. La misoginia jugó un papel fundamental, ya que se consideraba a las mujeres más susceptibles a la influencia del

Demonio y, por tanto, más propensas a convertirse en brujas. Se les atribuían prácticas como el aquelarre, el vuelo en escoba y el infanticidio, alimentando un estereotipo de la bruja como una mujer vieja, fea y marginada, que buscaba causar daño.



**Figura 1.4.** Grabado de una edición del Malleus Maleficarum del siglo XV que muestra a una bruja siendo interrogada o castigada.

La "caza de brujas" no fue un fenómeno medieval, sino que alcanzó su apogeo entre los siglos XVII. durante Renacimiento y la Edad Moderna. Durante este período, miles de personas, en su mayoría mujeres, fueron perseguidas y ejecutadas bajo la acusación de brujería. La misoginia iugó un fundamental. ya aue consideraba a las mujeres más susceptibles a la influencia del Demonio y, por tanto, a convertirse propensas brujas. Se les atribuían prácticas como el aquelarre, el vuelo en infanticidio. escoba el alimentando un estereotipo de la bruja como una mujer vieja, fea y marginada, que buscaba causar daño.

Con el declive de las grandes cazas de brujas hacia el siglo XVIII y la llegada de la llustración, la figura de la bruja comenzó a transitar del terror al folclore. Durante el siglo XIX, el Romanticismo reavivó el interés por lo misterioso y lo oculto, y la bruja, aunque todavía asociada a menudo con lo maligno, también fue objeto de

representaciones más complejas en la literatura y el arte. Pasó de ser una encarnación del mal a una figura de cuentos populares, a veces trágica, a veces enigmática, pero con una menor carga de amenaza real. Sin embargo, en la cultura popular de la época, las "brujas" contemporáneas, como las echadoras de cartas o adivinas, eran vistas como perturbadoras sociales, y se pedía instrucción obligatoria para la mujer para combatir la superstición.

En el siglo XX y XXI, la bruja ha experimentado una notable revalorización. Los movimientos neopaganos y, en particular, el feminismo, han rescatado a la bruja como un símbolo de empoderamiento femenino, resistencia a la opresión patriarcal y conexión con la naturaleza. Ya no es solo la villana de los cuentos, sino una figura que encarna la sabiduría ancestral, la independencia y la fuerza. En la cultura popular actual, las brujas son personajes recurrentes en películas, series, libros y videojuegos, a menudo retratadas con matices complejos, como heroínas o antiheroínas con poderes que desafían las normas, reflejando una diversidad de interpretaciones que van desde la bruja buena hasta la que lucha por su propia justicia.

# La Bruja Moderna

Hoy en día, la bruja es una figura multifacética. Ha sido reivindicada por movimientos feministas como un símbolo de resistencia contra los sistemas patriarcales y la misoginia histórica. También es central en religiones neopaganas como la Wicca, donde representa la conexión con la naturaleza y la espiritualidad femenina. En la cultura popular, su imagen oscila entre la villana clásica y la heroína poderosa y sabia.

#### 1.3 Entre mito y realidad

La figura de la bruja, en su enigmática complejidad, ha fascinado y aterrorizado a la humanidad a lo largo de los siglos. Es un arquetipo que habita el umbral entre lo tangible y lo fantástico, entre la historia documentada y el imaginario colectivo, siendo, por definición, una persona que practica la brujería. Este concepto, de una enorme complejidad simbólica, ha evolucionado desde sus raíces ancestrales hasta las interpretaciones contemporáneas, reflejando miedos, aspiraciones y transformaciones culturales. La bruja ha sido percibida de formas muy diversas, desde una mujer sabia y sanadora hasta una criatura malévola aliada con fuerzas oscuras, lo que subraya su constante oscilación "entre mito y realidad".

# Etimología de "Bruja"

En latín, las brujas eran denominadas maleficae (singular malefica), un término que se usó en Europa durante la Edad Media y gran parte de la Edad Moderna. Otros equivalentes en distintas lenguas incluyen el inglés witch, el italiano strega y el alemán Hexe. Se ha sugerido que la palabra española "bruja" podría derivar de un latín vulgar volucula, refiriéndose a un "bicho que vuela", o de formas con 'x' originaria como bruxa o bruixa.



**Figura 1.5**. Una mujer sabia recolecta hierbas en un bosque, símbolo de su conexión con la naturaleza y el conocimiento ancestral.

En sus orígenes más remotos, mucho antes de la demonización cristiana, las mujeres consideradas "brujas" a menudo eran figuras respetadas en sus comunidades. Eran sanadoras, parteras y guías espirituales, poseedoras de un profundo conocimiento sobre las propiedades de las plantas medicinales y los ciclos de la naturaleza. En la cultura celta, por ejemplo, la palabra para bruja no se refería a pactos con entes del inframundo, sino que significaba "mujer sabia". Estas mujeres tenían la capacidad de planificar embarazos, realizar abortos y asistir partos, conservando una sabiduría femenina transmitida en círculos de mujeres, lo que las hacía de gran importancia para la supervivencia de los pueblos. Esta conexión con la naturaleza y el saber ancestral las posicionaba como figuras clave en la vida social y espiritual de sus comunidades.

Sin embargo, esta percepción positiva sufrió una drástica transformación. A partir de la Edad Media, y con mayor virulencia en la Europa moderna (siglos XV al XVII), la figura de la bruja fue redefinida y demonizada por la Iglesia. Aquellas que antes eran

sanadoras pasaron ser consideradas agentes del diablo, capaces de hacer pactos para obtener poderes a cambio de su sumisión alma. V persecuciones, conocidas como las cazas de brujas, alcanzaron su apogeo entre 1550 y 1650. llevando a la ejecución de miles de mujeres, a menudo mediante la quema en la hoguera. La imagen popular de la bruja volando en reuniéndose escoba. aquelarres y asociada con el mal, se consolidó en este período, en gran parte debido a textos como el "Martillo de las Brujas" (1487), un manual inquisitorial que detallaba cómo identificarlas, interrogarlas y castigarlas.

# La Caza de Brujas

Las grandes cazas de brujas se dieron principalmente en la Edad Moderna, no en la Edad Media, con un pico entre 1550 y 1650. Durante este tiempo, entre el 40% 70% de las personas procesadas en las regiones más afectadas fueron condenadas a Las víctimas muerte. eran mediana menudo mujeres de





edad, viudas o solteras, y su conocimiento de remedios naturales se consideraba sospechoso.

El folclore y la literatura han perpetuado y enriquecido el mito bruja con personajes inolvidables. Desde la mitología griega con figuras como Circe y Medea, hechiceras poderosas que héroes. hasta la desafiaron a temible Baba Yagá del folclore eslavo, una bruja del bosque que vive en una choza sobre patas de pollo y vuela en un mortero. En la leyenda artúrica, Morgana le Fay encarna la ambigüedad entre la magia benévola y la maliciosa. Estos relatos, transmitidos a través de generaciones, han moldeado percepción cultural. nuestra creando una imaginería rica en símbolos como calderos, escobas, gatos negros y conjuros, aunque muchas aleiados veces cualquier realidad histórica.

En contraste con las persecuciones del pasado, la bruja en la era moderna ha experimentado una poderosa resignificación.

# 1.4 Diferencias entre la bruja histórica, la mítica y la simbólica.

La figura de la bruja ha cautivado y aterrorizado a la humanidad a lo largo de los siglos, transformándose y adaptándose a las diversas culturas y épocas. Sin embargo, para comprender plenamente su impacto y significado, es crucial diferenciar entre tres representaciones fundamentales: la bruja histórica, la bruja mítica y la bruja simbólica. Aunque entrelazadas, cada una posee características y contextos propios que revelan la complejidad de este arquetipo femenino y las percepciones que la sociedad ha tenido sobre el poder, el conocimiento y lo "otro".

La bruja histórica es la figura más arraigada en la memoria colectiva debido a los brutales episodios de la caza de brujas, principalmente en Europa entre los siglos XV y XVIII. Se trataba de personas reales, mayoritariamente mujeres, que fueron acusadas, torturadas y ejecutadas bajo la creencia de haber hecho un pacto con el diablo y practicar magia negra. Muchas de estas mujeres eran curanderas, parteras, o poseían conocimientos sobre herbolaria y medicina natural, habilidades que en su momento fueron consideradas amenazantes o heréticas por las autoridades eclesiásticas y civiles. La persecución no discriminaba: las mujeres solas, viudas o aquellas que vivían al margen de las normas sociales eran particularmente vulnerables a las acusaciones, que a menudo eran producto de la histeria colectiva, malas cosechas o conflictos políticos

Contrastando con la cruda realidad de las víctimas de la caza de brujas, la bruja mítica habita en el reino de los cuentos, leyendas y el folclore de diversas culturas desde la antigüedad. Estas son figuras con poderes sobrenaturales, capaces de lanzar hechizos, preparar pócimas, volar en escobas o incluso transformarse en animales.

Eiemplos notables incluyen Hécate. Medea y Circe de mitología griega, o la legendaria Baba Yaga de la tradición eslava. A menudo, las brujas míticas son representadas como seres maléficos, ancianas y feas, que niños secuestran 0 causan desgracias, pero también pueden aparecer como sabias consejeras o poderosas protectoras, reflejando la dualidad del poder femenino en el imaginario colectivo. La creencia en la existencia de estos personajes de ficción ha dado forma corporeidad suficiente para que fueran quemadas en las hogueras, según algunos registros.

Finalmente, la bruja simbólica trasciende el plano histórico y narrativo para convertirse en un arquetipo profundo, un reflejo de conceptos psicológicos, sociales y culturales. Desde una perspectiva junguiana, la bruja puede ser una manifestación del "ánima" o de las características femeninas primitivas en el inconsciente masculino, o el símbolo de las pulsiones más reprimidas para las mujeres. En un sentido más amplio, simboliza el conocimiento ancestral, la conexión



con la naturaleza, lo espiritual y lo incomprensible. En la cultura contemporánea, la figura de la bruja simbólica ha sido resignificada y adoptada como un ícono de empoderamiento femenino, resistencia contra las normas patriarcales y la sabiduría conectada con la tierra y los ciclos naturales.

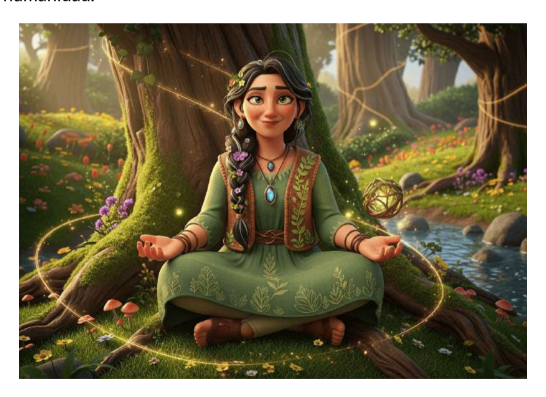
# La Bruja como Arquetipo Femenino

En muchas culturas, la fuerza femenina universal es representada por la "Gran Diosa", que incluye figuras como la Doncella, la Madre y la Bruja. La Bruja, en este contexto, simboliza la sabiduría, la fase reflexiva del ciclo y la energía de la transformación, representando la puerta a los poderes del mundo interior.

Aunque distintas en su origen y naturaleza, estas tres facetas de la bruja no son mutuamente excluyentes; a menudo se superponen e influyen entre sí. La imagen mítica de la bruja malvada, con sus pactos demoníacos y sus poderes oscuros, fue un elemento clave utilizado por la Iglesia para justificar la persecución de las mujeres históricas, transformando a "mujeres sabias" en "brujas demoníacas". Al mismo tiempo, la resiliencia de la bruja histórica ante la opresión ha alimentado la fuerza y el simbolismo de la bruja moderna, que hoy se alza como un emblema de la libertad y la autonomía femenina. La

evolución de la bruja en la cultura pop es un testimonio de esta interconexión, donde la hechicera de hoy es vista como una mujer moderna y empoderada, lejos de los estereotipos de los calderos burbujeantes y sombreros puntiagudos.

Comprender estas diferencias nos permite apreciar la profundidad y la complejidad de la figura de la bruja, que ha sido simultáneamente víctima, villana y símbolo de resistencia. Lejos de ser una única entidad, la bruja es un espejo de la sociedad, reflejando sus miedos, sus deseos y su constante lucha por definir el poder y el conocimiento. Reconocer estas distinciones es esencial para desmantelar prejuicios históricos y para honrar la riqueza cultural y simbólica que esta enigmática figura ha aportado a la historia de la humanidad.



**Figura 1.6**. Una bruja moderna y sabia, rodeada de elementos naturales, que simboliza la conexión con la tierra y el empoderamiento femenino.



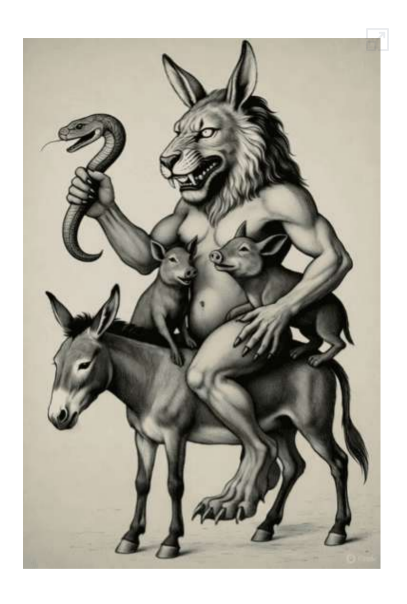
# Capítulo 2

Orígenes del mito

Desde los albores de la civilización, la figura femenina ha estado intrínsecamente ligada a lo misterioso y lo sobrenatural. Mucho antes de que la palabra "bruja" evocara imágenes de hogueras y persecución, existieron mujeres poderosas, a menudo temidas y reverenciadas, cuyas habilidades para influir en el mundo natural y espiritual las posicionaron como figuras centrales en las cosmogonías de sus respectivas culturas. Las hechiceras del mundo antiguo no eran meras practicantes de magia, sino encarnaciones de fuerzas primarias, sacerdotisas de cultos arcaicos, conocedoras de hierbas y venenos, y a veces, diosas menores o semidiosas con un dominio formidable sobre los elementos y el destino. Su legado, plasmado en mitos, leyendas y textos antiguos, es el cimiento sobre el que se construiría, siglos después, el complejo y a menudo tergiversado arquetipo de la bruja.

#### 2.1 Las hechiceras del mundo antiguo

En las vastas llanuras de Mesopotamia y a lo largo del fértil Nilo, la magia era una parte integral de la vida diaria y la religión. Las tablillas de arcilla sumerias y babilónicas describen conjuros y amuletos para protegerse de los "malignos espíritus femeninos" como Lamashtu, una demonio que acechaba a las mujeres embarazadas y los niños, o Lilith, una figura proto-demoníaca con raíces en el folclore mesopotámico que más tarde se vincularía con la seducción y la noche en tradiciones posteriores. Estas figuras, aunque no siempre "hechiceras" en el sentido humano, personificaban el poder femenino oscuro y destructivo percibido en la magia. En Egipto, la magia (conocida como \*heka\*) era una fuerza divina, y las mujeres, especialmente las sacerdotisas y las damas de la realeza, a menudo poseían conocimientos de encantamientos, remedios y prácticas adivinatorias. Las diosas como Isis, con su dominio sobre la magia y la resurrección, servían como el epítome del poder mágico femenino, inspirando a generaciones de practicantes.



**Video 2.1.** Lamashtu, también escrita como "Labartu", es una demonio de la mitología mesopotámica (imagen y video generado por <u>Grok</u>).

El mundo griego, cuna de gran parte de la mitología occidental, nos legó algunas de las hechiceras más icónicas. Circe, la encantadora de la Odisea de Homero, es quizás la más famosa. Con su morada en la isla de Eea, transformaba a los hombres en animales con pociones

y sortilegios, demostrando un dominio formidable sobre la naturaleza y la metamorfosis. Medea, princesa de Cólquide y sacerdotisa de Hécate, es otra figura trágica y poderosa, capaz de manipular venenos, resucitar a los muertos (o rejuvenecerlos) y volar en un carro tirado por dragones. Ambas figuras representan la dicotomía del poder femenino: seductoras y benefactoras en un momento, vengativas y destructivas al siguiente. La diosa Hécate misma, deidad ctónica asociada con la magia, la encrucijada, la luna y los fantasmas, era venerada por aquellos que buscaban conocimiento arcano y poder mágico, y a menudo se la invocaba en ritos de hechicería.

# Heka en el Antiguo Egipto

Heka era el término egipcio para magia y también el nombre de un dios de la magia. Se consideraba una fuerza cósmica inherente a la creación, esencial para el mantenimiento del orden divino (Ma'at) y para que los dioses ejercieran su poder. Los sacerdotes y sacerdotisas practicaban rituales de \*heka\* para curar, proteger y comunicar con el más allá, lo que las situaba en una posición de gran influencia y conocimiento esotérico.





La influencia de las hechiceras griegas se extendió al Imperio Romano, donde las prácticas mágicas eran igualmente prevalentes, aunque a menudo vistas con una mezcla de fascinación y sospecha. Las saga o veneficae romanas eran figuras temidas, a menudo asociadas con la fabricación de pociones y venenos, y con la capacidad de influir en los asuntos humanos a través de rituales oscuros. La literatura romana, como los versos de Horacio o las obras de Apuleyo, retrata a estas mujeres como figuras poderosas, a menudo marginales, que operaban en las sombras de la sociedad. Las "brujas de Tesalia", una región griega conocida por su hechicería, eran particularmente famosas en el imaginario romano por su habilidad para "bajar" la luna del cielo y por su conocimiento de las nigrománticas. **Figuras** como mencionada por Horacio, encarnan la imagen de la hechicera anciana y malévola que utiliza la magia para fines perversos, una precursora de la imagen de la bruja medieval.

En esencia, las hechiceras del mundo antiguo eran figuras complejas que desafiaban categorizaciones simples. Eran curanderas y envenenadoras, oráculos y destructoras, sacerdotisas y parias. Su magia no era inherentemente "buena" o "mala", sino una fuerza neutral que podía ser empleada para diversos fines, dependiendo de la voluntad de la practicante. Desde las diosas que tejían el destino hasta las mujeres mortales que manipulaban hierbas y conjuros, estas figuras femeninas personificaban el poder de lo desconocido y lo incontrolable. Al darles forma en mitos y leyendas, las sociedades antiguas no solo

intentaron comprender y controlar el caos, sino que también sembraron las semillas de lo que, con el tiempo, florecería en la rica y a menudo trágica historia del mito de la bruja.



**Figura 2.1**. Circe ofreciéndole una copa a Odiseo, mientras hombres transformados en animales la rodean en su palacio (imagen generada con Imagen 4 de Google).

# Tesalia y la magia

La región de Tesalia en la antigua Grecia era legendaria por sus hechiceras. Se decía que poseían conocimientos profundos de hierbas venenosas, conjuros poderosos y la capacidad de realizar magia meteorológica, incluyendo la invocación de la luna. Esta reputación perduró en el mundo romano, donde las brujas tesalias eran sinónimo de las prácticas mágicas más potentes y aterradoras.

La figura de la bruja, a lo largo de la historia, ha sido mucho más que un simple arquetipo de maldad o superstición. Se erige como un complejo crisol donde convergen y colisionan el poder intrínseco de lo femenino y el arraigado miedo de las estructuras patriarcales. Este capítulo explorará cómo el mito de la bruja no solo es un relato de persecución, sino también un testimonio de la supresión de la autonomía, el conocimiento y la espiritualidad de las mujeres a lo largo de los siglos. Es una narrativa que se teje entre las veneradas sanadoras y líderes espirituales de antaño y las mujeres estigmatizadas, torturadas y quemadas en la hoguera, cuyo legado, sin embargo, ha resurgido como un potente símbolo de resistencia y empoderamiento en la actualidad.

#### 2.2 El poder femenino y el miedo patriarcal

En las sociedades precristianas, la mujer a menudo ocupaba un lugar central y respetado en la comunidad, especialmente en roles que implicaban la conexión con la naturaleza, la salud y la espiritualidad. Eran sanadoras, comadronas, herbolarias, consejeras y, en muchas culturas, sacerdotisas o chamanas que mediaban entre el mundo humano y el divino. Su conocimiento sobre las propiedades medicinales de las plantas, los ciclos naturales, el nacimiento y la muerte, les otorgaba una autoridad y un prestigio innegables. Estas mujeres encarnaban una forma de poder femenino que, aunque a menudo vinculado a lo misterioso, era fundamental para el bienestar colectivo y era venerado en muchas tradiciones paganas. La etimología de la palabra "bruja" en algunas lenguas, como el latín "bruxare" (murmurar o susurrar), sugiere una conexión con la comunicación espiritual y el uso de palabras poderosas en prácticas mágicas, reafirmando su rol como mediadoras.

Sin embargo, con el advenimiento y la consolidación de las religiones monoteístas y las estructuras sociales patriarcales en Europa, esta percepción positiva y respetuosa del poder femenino comenzó a transformarse drásticamente. Las antiguas diosas y las figuras femeninas divinas fueron reemplazadas por un Dios masculino y omnipotente, y las prácticas espirituales femeninas, antes aceptadas, empezaron a ser vistas con recelo y, finalmente, demonizadas. La mujer fue progresivamente relegada a un papel sumiso y circunscrito al ámbito doméstico, y cualquier manifestación de autonomía o conocimiento fuera de estos límites se consideraba una transgresión peligrosa. La narrativa religiosa comenzó a asociar a la mujer con el pecado y la tentación, sentando las bases para una demonización que vincularía lo femenino con lo demoníaco.

El punto álgido de este miedo patriarcal se manifestó en las grandes cazas de brujas que asolaron Europa desde finales de la Edad Media hasta la Edad Moderna. Un instrumento clave en esta persecución fue el Malleus Maleficarum, o "Martillo de las Brujas", publicado en 1487 por los monies dominicos Heinrich Kramer y Jacob Sprenger. Este tratado no solo sirvió como una guía exhaustiva para identificar. interrogar y torturar a supuestas brujas, sino que también codificó profunda misoginia, presentando a las mujeres como inherentemente más susceptibles a la influencia diabólica debido a su supuesta debilidad moral y carnal. El Malleus Maleficarum influyó directamente en miles de juicios, llevando a la ejecución de un número incalculable de mujeres acusadas de brujería. La histeria de la caza de brujas, que coincidió con la transición del feudalismo al capitalismo, no solo buscaba erradicar la brujería, sino también disciplinar a las mujeres, controlar su cuerpo y su sexualidad, y destruir su poder social y económico, especialmente a aquellas que eran viudas, solteras, o poseían propiedades o conocimientos independientes.



**Video 2.2**. Grabado medieval de una mujer siendo quemada en la hoguera, con una multitud asustada observando <u>Grok</u>).

## 2.3 Brujas en la tradición celta y nórdica

La figura de la "bruja", tal como la conocemos hoy, evoca imágenes de maldad, pactos oscuros y poderes arcanos empleados para el daño. Sin embargo, para entender los orígenes de este mito, es crucial mirar hacia atrás, a las poderosas figuras femeninas de las tradiciones paganas precristianas, donde el conocimiento, la profecía y la conexión con lo sobrenatural no solo eran venerados sino intrínsecamente femeninos. En el rico tapiz de las mitologías celta y nórdica, encontramos arquetipos que, aunque distantes de la demonización posterior, sentaron las bases para la compleja evolución del concepto de bruja, presentando mujeres de inmenso poder, sabiduría y una profunda relación con los ciclos de la vida y la muerte.

En la tradición celta, la mujer gozaba de un estatus significativamente más elevado que en muchas otras sociedades contemporáneas, como la griega o la romana. Existían mujeres en roles de liderazgo político y militar, e incluso dentro de la esfera religiosa, desempeñando funciones cruciales como intermediarias entre los humanos y los dioses. Las druidesas, conocidas como *Ban-fathi* o *Bandrui* en Irlanda, eran adivinas y constituían parte del culto pagano druídico. Se les atribuía la capacidad de oficiar rituales, realizar predicciones y controlar tempestades. Algunas, como las *banfilidh* de la isla de Saina, podían curar enfermedades mortales, convertirse en aves y dominar la magia con piedras y hierbas curativas, asistiendo en partos y preparando a los moribundos para una muerte en paz. Textos clásicos como la **Geografía** de Estrabón y los escritos de Tácito mencionan a estas mujeres, a menudo vestidas de blanco y con un poder religioso comparable al de los druidas masculinos.

Además de las druidesas, el panteón celta estaba poblado por diosas formidables con atributos mágicos y sobrenaturales. La Morrigan,

cuyo nombre puede significar "Gran Reina" o "Reina Espectral", es una de las figuras más complejas, asociada con la guerra, la muerte, la profecía y la transformación. Se la representa a menudo en armadura o tomando la forma de un cuervo o una corneja en el campo de batalla, infundiendo fuerza e ira en los guerreros y vaticinando los vencedores y vencidos. Curiosamente, la Morrigan también está ligada a la fertilidad, la sensualidad telúrica y la sexualidad, simbolizando la unión de vida y muerte en el ciclo natural. Otra figura venerable es la Cailleach, una diosa anciana asociada con las estaciones, la creación de paisajes, la fertilidad de la tierra y el ciclo de la vida y la muerte, a menudo vista como la personificación del invierno. Estas deidades y practicantes femeninas celtas, con su profundo conocimiento de la naturaleza, la adivinación y la curación, representaban una forma de poder femenino intrínsecamente ligada al orden cósmico.

## La Reina Boudicca

La reina Boudicca, líder guerrera de los Icenos que se levantó contra los romanos en Britania, fue también sacerdotisa de la diosa Andrasta, según Dión Casio. Su figura encarna la combinación de liderazgo militar y poder espiritual femenino en la cultura celta.

En la tradición nórdica, el rol de las mujeres con poderes mágicos era igualmente prominente y respetado. Las völur (plural de völva), también conocidas como seiðkonur o spákona, eran sacerdotisas, profetisas y mujeres sabias que practicaban seiðr, una forma de magia asociada con el encantamiento, el chamanismo y la adivinación. Se

decía que las völur poseían el conocimiento de eventos pasados, presentes y futuros, e incluso Odín, el Padre de Todos, consultaba sus visiones para conocer el destino de los dioses. Eran figuras itinerantes, recibidas con honores y ofrendas en los asentamientos, donde pronosticaban las cosechas, el clima o el porvenir de los habitantes. Sus poderes incluían manipular el destino, provocar tormentas, lanzar hechizos de amor e incluso adoptar formas animales. La práctica del *seiðr* se consideraba principalmente femenina, y los hombres que la practicaban (*seiðmenn*) podían ser vistos como *ergi*, una connotación de afeminamiento o falta de virilidad.



**Figura 2.2**. Sacerdotisa celta realizando un ritual en un círculo de piedras, envuelta en neblina (imagen generada con Imagen 4 de Google).

Las diosas nórdicas también encarnaban la magia y el destino. *Freyja*, una de las deidades más importantes, es la diosa del amor, la belleza, la fertilidad, pero también de la guerra, la muerte, la magia y la profecía. A ella se le atribuye haber enseñado el *seiðr* a los Æsir,

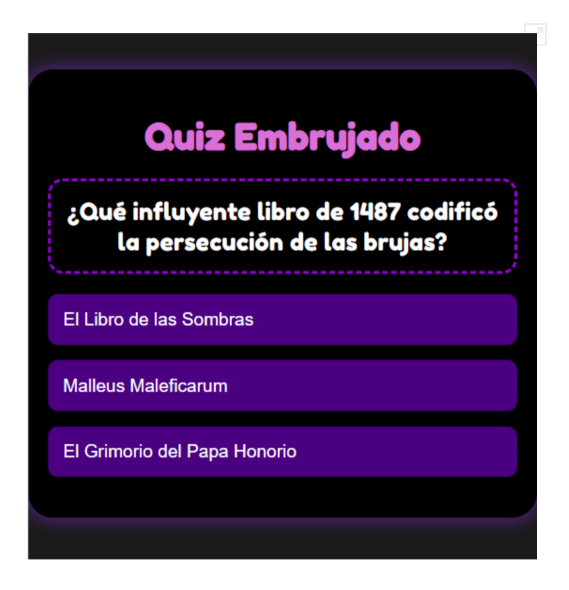
demostrando su profunda conexión con estas artes arcanas. *Frigg*, la esposa de *Odín*, es la diosa del hogar, el matrimonio, el parto y la crianza, y posee el don de la profecía, aunque elige no revelar lo que sabe. Sin embargo, la máxima expresión de la influencia femenina sobre el destino la encontramos en las Nornas: *Urðr* (el pasado), *Verðandi* (el presente) y *Skuld* (el futuro). Estas tres deidades femeninas viven bajo las raíces del *Yggdrasil*, el árbol del mundo, donde tejen los hilos del destino de todos los seres, dioses y mortales por igual. Su poder sobre el *wyrd* (destino) era ineludible, mostrando cómo el concepto de la "tejedora de destinos" era fundamental para la cosmovisión nórdica.

#### El Seiðr

El seiðr era una forma de magia nórdica que abarcaba adivinación, lectura de runas, estados de trance para viajes astrales, cantos y la creación de talismanes. Era una práctica compleja y poderosa, predominantemente femenina, que permitía a las völur influir en el destino y comunicarse con otros reinos.

En conclusión, las figuras femeninas en las tradiciones celta y nórdica, lejos de ser las "brujas" malvadas de la imaginación medieval, eran encarnaciones de poder, sabiduría, curación y una profunda conexión con el mundo natural y sobrenatural. Desde las druidesas que mediaban entre mundos hasta las völur que tejían el destino y las diosas que regían aspectos fundamentales de la existencia, estas mujeres eran veneradas y consultadas. Sus habilidades en profecía, curación, control de la naturaleza y manipulación del destino las

posicionaban como pilares esenciales de sus sociedades. La posterior demonización de la "bruja" en Europa desdibujaría estas ricas y complejas herencias, transformando a las guardianas del saber ancestral en figuras de temor y persecución, pero la esencia de su poder y su legado cultural perdura.



Objeto interactivo 2.1. Evaluación formativa y acumulativa.



**Figura 2.3**. Völva nórdica en trance, sosteniendo un bastón de *seiðr*, rodeada de runas y una hoguera crepitante. (imagen generada con Imagen 4 de Google).



# 3.1 El nacimiento de la bruja como servidora del diablo

La figura de la bruja, tal como la conocemos hoy, con su pacto con el diablo, su vuelo nocturno y su participación en aquelarres, no es una invención inmemorial, sino una compleja construcción que cristalizó durante la Baja Edad Media y, especialmente, en el Renacimiento. Aunque la creencia en la magia y en individuos capaces de influir en el mundo a través de sortilegios es tan antigua como la humanidad misma, la asociación directa y diabólica de la bruja con Satanás fue un desarrollo teológico y legal específico de la Europa tardomedieval. Este cambio fundamental transformó a la hechicera popular, a menudo vista con una mezcla de temor y respeto, en una hereje perversa, enemiga de Dios y de la humanidad.

## Magia y Religión

En la concepción medieval, la magia buscaba cambiar o dominar el universo a través de la instrumentalización de fuerzas, mientras que la religión propiciaba la aceptación y la súplica a una divinidad superior. La magia, a menudo, era vista como un intento de controlar las fuerzas universales, mientras que la religión implicaba la devoción.

Al principio, la Iglesia Católica consideraba la brujería, o \*maleficium\*, principalmente como una superstición pagana, una ilusión diabólica o una práctica de magia menor, que no implicaba una alianza explícita con el diablo. La magia se distinguía entre "magia natural", que aprovechaba las virtudes ocultas de la naturaleza, y "magia

demoníaca", que recurría a los demonios. Sin embargo, a partir del siglo XIII, la teología escolástica comenzó a sistematizar el concepto del mal y la influencia del diablo. Pensadores como Santo Tomás de Aquino, aunque críticos con la confianza en el diablo, no negaban su existencia ni su capacidad de actuar en el mundo. Este marco teológico sentó las bases para que cualquier acto mágico realizado con fines malignos o, incluso, supuestamente benéficos pero fuera de la aprobación eclesiástica, pudiera interpretarse como una intervención demoníaca. La figura del diablo, en la cosmovisión cristiana, se volvió una fuerza activa y omnipresente, buscando corromper las almas y desviar a los fieles.



**Figura 3.1**. Grabado medieval que representa a dos mujeres firmando un pacto con el diablo, simbolizando la entrega del alma a cambio de poder. (imagen generada con Imagen 4 de Google).

La verdadera transformación que condujo al "nacimiento de la bruja como servidora del diablo" se consolidó en los siglos XIV y XV, cuando las acusaciones de brujería empezaron a fusionarse con el concepto de herejía. La idea de un pacto explícito con el diablo se convirtió en el principal motivo para acusar a magos y brujas de herejes. Este pacto implicaba la renuncia a Dios y la entrega del alma a Satanás a cambio de poderes sobrenaturales. Este cambio conceptual fue crucial, ya que elevó el crimen de brujería de una mera práctica supersticiosa a una traición contra la fe cristiana, merecedora de los castigos más severos. Los tribunales eclesiásticos, y más tarde los seculares, comenzaron a ver la brujería como una secta diabólica organizada, con sus propios ritos y jerarquías, bajo la dirección del príncipe de las tinieblas.

## El Malleus Maleficarum

Publicado en 1487, este tratado de los dominicos Heinrich Kramer y Jacob Sprenger fue un influyente manual para la persecución de la brujería. Dividido en tres partes, abordaba la existencia de la brujería desde perspectivas teológicas y filosóficas, documentaba casos prácticos y ofrecía instrucciones detalladas para los juicios e interrogatorios de brujas, consolidando la imagen de la bruja como una sierva del diablo.

La publicación del *Malleus Maleficarum* (el "Martillo de las Brujas") en 1487 por los frailes dominicos Heinrich Kramer y Jacob Sprenger fue un punto de inflexión decisivo en esta demonización. Este tratado, que se difundió rápidamente por toda Europa, no solo sistematizó la existencia de las brujas y su alianza con el diablo, sino que también proporcionó un manual exhaustivo para su identificación, interrogatorio y condena. El *Malleus Maleficarum* describía a las

brujas como individuos que, habiendo renunciado a la fe católica, se entregaban al diablo para obtener poderes malignos, que usaban para causar daño, desde provocar tempestades hasta devorar niños. Este libro jugó un papel fundamental en la configuración del arquetipo de la bruja diabólica y en la justificación de la brutalidad de las persecuciones.



Figura 3.2. La bruja en la hoguera de Hugo Simberg (Dominio público).

El pacto con el diablo se convirtió en el elemento central que definía a la bruja. Según las creencias tradicionales, este acuerdo implicaba que una persona ofrecía su alma a Satanás a cambio de favores, como conocimiento, riquezas, amor o poder. Este "pacto fáustico" era considerado una herejía grave, y su existencia se esgrimía como la prueba irrefutable de la culpabilidad de la acusada. La demonización de la figura femenina en este contexto es notable; a las mujeres, a menudo curanderas o parteras, se les atribuyó una mayor vulnerabilidad a las tentaciones del diablo, convirtiéndose en el blanco principal de estas acusaciones y persecuciones. La imagen de la bruja, por lo tanto, no era solo la de una hechicera, sino la de una traidora a Dios y a la sociedad, que se había aliado con el enemigo supremo de la cristiandad. Este cambio ideológico sentó las bases para la histeria colectiva y las grandes oleadas de caza de brujas que caracterizarían la Edad Moderna.

La creencia en la magia y la brujería ha estado arraigada en Europa desde mucho antes del cristianismo, y su persecución por parte de las autoridades se remonta a la época romana. Sin embargo, el fenómeno de la caza de brujas, tal como lo conocemos, alcanzó su apogeo durante el Renacimiento y la Edad Moderna.

# 3.2 El "Malleus Maleficarum" y la institucionalización del miedo

Heinrich Kramer, un inquisidor dominico alemán, con la posible colaboración de Jacob Sprenger, también inquisidor y profesor de teología en la Universidad de Colonia es el autor del *Malleus Maleficarum*. Kramer, conocido también como Heinrich Institoris, buscaba legitimar su autoridad en la persecución de la brujería y, en 1484, solicitó al Papa Inocencio VIII una bula que respaldara su labor. La bula *Summis desiderantes affectibus* condenó la práctica de la brujería y exhortó a los obispos a apoyar a los inquisidores. Kramer

incluyó esta bula, supuestamente sin autorización previa, en el prefacio del *Malleus Maleficarum* para dotar a su obra de autoridad pontificia. Esta estrategia fue clave para su difusión y aceptación, a pesar de que el libro fue inicialmente condenado por teólogos de la Inquisición en la Facultad de Colonia por sus procedimientos ilegales y su demonología inconsistente con la doctrina católica.

La primera parte busca establecer la existencia real de la brujería y refutar a quienes la negaban, argumentando que la incredulidad en la brujería era herejía. Afirma que para la brujería son necesarios tres elementos: las intenciones malignas de la bruja, la ayuda del Diablo y el permiso de Dios.

La segunda parte describe las diversas formas de brujería, los maleficios y cómo contrarrestarlos. Detalla el pacto con el diablo y presenta la existencia de las brujas como un hecho. También aborda cómo los demonios, según la creencia de la época, tienen inclinación hacia las mujeres, a quienes consideraban más propensas al pecado y la maldad.

La tercera parte es un manual práctico para inquisidores y jueces, detallando los métodos para detectar, enjuiciar, interrogar y castigar a las brujas. Esta sección autoriza el uso de la tortura para obtener confesiones, un aspecto duramente criticado por muchos, incluso dentro de la Iglesia.

El Malleus Maleficarum es notorio por su profunda misoginia. Argumentaba que las mujeres eran inherentemente más débiles en fe y más propensas a la maldad, la lujuria y a ser engañadas por el demonio. Afirmaba que el nombre "fémina" provenía de "Fe" y "Minus" (menos), implicando que tenían menos fe. Esta visión contribuyó a que la gran mayoría de las víctimas de la caza de brujas fueran mujeres.



Figura 3.3. Aquelarre de brujas.

El impacto del *Malleus Maleficarum* fue inmenso y duradero. Se convirtió en el manual de referencia para inquisidores, jueces y autoridades seculares, tanto católicos como protestantes, en la lucha contra la brujería en Europa. Entre 1486 y 1600, el libro tuvo al menos 28 ediciones, y su popularidad se mantuvo hasta bien entrado el siglo XVIII. Su difusión, facilitada por la imprenta, intensificó y recrudeció los procesos de brujería, elevando la severidad de las condenas de multas o destierro a la prisión, la tortura y, finalmente, la ejecución, en su mayoría por la hoguera. El manual contribuyó a la

institucionalización del miedo al estereotipar a la bruja y proporcionar un marco legal y teológico para su persecución, legitimando la violencia del poder punitivo.

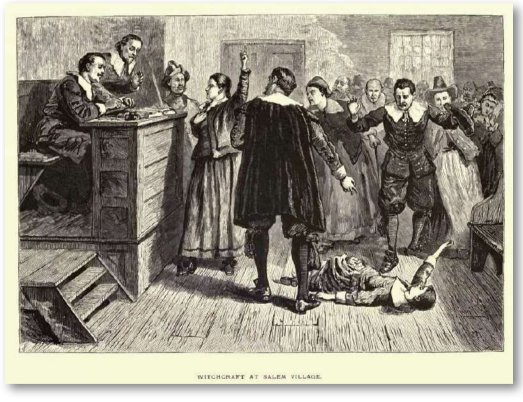


**Figura 3.4**. Pintura que muestra un juicio de brujas en un tribunal con poca luz y concurrido, con una mujer acusada en el centro.

Aunque la Iglesia nunca lo aprobó oficialmente de manera generalizada y, de hecho, fue objeto de condenas por teólogos y por la propia Inquisición debido a sus métodos brutales y contradicciones doctrinales, la influencia del *Malleus Maleficarum* persistió. Fue la base para la persecución masiva de mujeres por la Iglesia y, sobre todo, por la justicia civil. Su detallada descripción de las características de las brujas y los procedimientos para su "descubrimiento" y castigo creó una cosmovisión de terror, donde cualquier desgracia podía atribuirse a la acción de una bruja, y cualquier persona podía ser acusada basándose en criterios tan ambiguos como la enfermedad mental o rasgos inusuales. Este tratado no solo justificó, sino que también estandarizó, la violencia extrema, dejando una cicatriz imborrable en la historia europea al haber enviado a miles de víctimas a la muerte.

## 3.3 Cazadores y víctimas: los juicios de brujas

La imagen popular de la caza de brujas suele evocar visiones de la oscura Edad Media, pero la realidad histórica nos revela un panorama más complejo y, si cabe, más perturbador. Aunque las raíces de la creencia en la magia y la brujería se hunden en tiempos remotos, fue en la **Edad Moderna temprana**, desde finales del siglo XV hasta el siglo XVIII, cuando la histeria colectiva y la persecución masiva de supuestas brujas alcanzaron su punto álgido.



**Figura 3.5**. Juicio por brujería de Salem (por William A. Crafts, dominio público, en Wikimedia).

El estallido de los juicios de brujas no puede entenderse sin considerar el tumultuoso contexto de la Europa de la Edad Moderna. Las Guerras de Religión, la Reforma y la Contrarreforma, las crisis económicas, las malas cosechas y las epidemias crearon un clima de incertidumbre y miedo que propició la búsqueda de chivos expiatorios. La brujería se convirtió en la explicación conveniente para cualquier desgracia, desde la muerte de ganado hasta las enfermedades inexplicables. La publicación de influyentes tratados demonológicos jugó un papel crucial en la institucionalización de esta paranoia.

El Malleus Maleficarum se convirtió en un manual esencial para identificar, interrogar y procesar a las supuestas brujas, que no solo afirmaba la existencia de la brujería y la definía como un pacto con el diablo, sino que también proporcionaba guías detalladas para la persecución, incluyendo métodos de tortura para obtener confesiones. Fue un superventas de la época, siendo el segundo libro más publicado después de la Biblia durante dos siglos.

Los "cazadores" de brujas provenían de diversas esferas sociales. Inquisidores, jueces locales, magistrados y teólogos, armados con manuales, se erigieron en los guardianes de la fe y el orden. Las acusaciones, sin embargo, a menudo surgían del seno de las propias comunidades: vecinos que señalaban a otros por viejas rencillas, envidias o simplemente por superstición. Los procedimientos judiciales carecían de garantías mínimas; la prueba de la brujería era subjetiva y se basaba en testimonios infundados, "pruebas" irracionales y, de manera crucial, confesiones obtenidas bajo tortura. La creencia en la "evidencia espectral", donde las supuestas víctimas afirmaban haber sido atormentadas por los espíritus de los acusados, era común, como se vio en los infames juicios de Salem. El objetivo principal no era la justicia, sino la confesión y la delación de otros supuestos cómplices.

Las víctimas de esta persecución masiva eran, en su abrumadora mayoría, mujeres. Se estima que aproximadamente el 80% de los condenados fueron mujeres, muchas de ellas mayores de 40 años, viudas o solteras, y a menudo marginadas socialmente. Comadronas, curanderas o mujeres con conocimientos de hierbas medicinales eran especialmente vulnerables, ya que sus prácticas podían ser fácilmente malinterpretadas como brujería. El fuerte carácter misógino de la época y de los tratados demonológicos consideraba a las mujeres moralmente más débiles y, por tanto, más susceptibles a la influencia del diablo. Sin embargo, también hubo hombres, e incluso niños, entre los acusados y ejecutados. Las torturas físicas y psicológicas, diseñadas para quebrantar la voluntad de los acusados, eran brutales, buscando una confesión forzada de pacto con el diablo y participación en aquelarres.

La cifra total de víctimas de la caza de brujas es difícil de establecer con exactitud, dada la pérdida de registros y la variabilidad regional, pero las estimaciones oscilan entre 40.000 y 60.000 ejecuciones en toda Europa y América británica, con algunas fuentes sugiriendo hasta 70.000 muertes. Las persecuciones fueron especialmente intensas en el Sacro Imperio Romano Germánico, Suiza y Francia, mientras que en España e Italia, la Inquisición mostró un mayor escepticismo ante muchas de las acusaciones de brujería, enfocándose más en la herejía. El declive de la caza de brujas a partir del siglo XVIII estuvo ligado al surgimiento de la Ilustración, el desarrollo de sistemas legales más racionales y la creciente oposición de voces críticas que condenaban la crueldad y la falta de fundamento de los procesos

Los juicios de brujas dejaron una cicatriz profunda en la historia europea, un recordatorio sombrío de los peligros de la superstición, el fanatismo y la misoginia.

## Los Juicios de Salem

En 1692, en Salem, Massachusetts, una serie de acusaciones de brujería llevaron a la detención de más de 150 personas y a la ejecución de 20. La histeria comenzó con los "ataques" de varias jóvenes, quienes acusaron a otras de haberlas embrujado. A diferencia de Europa, donde la quema era común para la herejía, las víctimas en Salem fueron ahorcadas. Este episodio es un claro ejemplo de cómo la paranoia colectiva y la falta de pruebas racionales podían desatar una brutalidad judicial.



Figura 3.6. Juicio por brujería (Imagen generada con Nano Banana).



A lo largo de la historia de la humanidad, en cada rincón del mundo, han existido mujeres guardianas de saberes ancestrales, pilares de la salud comunitaria y puentes entre el mundo terrenal y lo espiritual. Conocidas como herbolarias, curanderas y parteras, estas figuras femeninas no solo poseían un profundo conocimiento de la naturaleza y el cuerpo humano, sino que también ejercían un papel fundamental en la sociedad, tejiendo la magia, las pócimas y los rituales en el tapiz de la vida diaria. Su legado, a menudo invisibilizado o estigmatizado, es una pieza esencial para comprender la evolución de la medicina y la espiritualidad popular.

## 4.1 Herbolarias, curanderas y parteras

Desde las civilizaciones prehispánicas en América Latina hasta la Europa medieval, las mujeres sanadoras fueron las primeras médicas. farmacéuticas y consejeras. En México, por ejemplo, la herbolaria es una práctica ancestral que se remonta a la época prehispánica, donde se utilizaban plantas para tratar diversas dolencias y se realizaban prácticas terapéuticas como los baños de temazcal. Documentos históricos como el Códice De la Cruz-Badiano del siglo XVI y los libros de medicina del siglo XVII ya registraban el uso medicinal de plantas como la manzanilla, la hierbabuena, la siempreviva para cataratas y la flor de manita para problemas cardíacos. Este profundo conocimiento botánico no era exclusivo de América; en la Europa medieval, los monasterios cultivaban jardines dedicados a plantas medicinales, y tratados como el \*Dioscórides\* eran referentes clave para identificar sus propiedades curativas. Las herbolarias, con su pericia en la recolección y preparación de remedios naturales, eran verdaderas expertas en la aplicación de la botánica a la medicina.

Las curanderas, por su parte, abarcaban un espectro más amplio de prácticas curativas, no limitándose solo a lo físico, sino también a lo emocional y espiritual. El curanderismo, en muchas culturas latinoamericanas, es un remanente de antiguas tradiciones mágicoreligiosas de los pueblos originarios, a menudo sincretizadas con prácticas religiosas occidentales modernas. Estas mujeres no solo proporcionaban tratamientos herbolarios y masajes, sino que también realizaban purificaciones del espíritu y sanación de males "mágicos" con la ayuda de espíritus o deidades. Su capacidad para diagnosticar y tratar padecimientos que la medicina convencional no reconocía, como el "mal de ojo" o "mal aire", las hacía indispensables en sus comunidades. La medicina tradicional que practicaban respondía a una dimensión cultural profunda, integrando el uso de la herbolaria con prácticas mágico-religiosas para atender diversas afecciones.

#### El Códice De la Cruz-Badiano

Escrito en náhuatl por Martín de la Cruz en 1552 y traducido al latín por Juan Badiano, el *Libellus de Medicinalibus Indorum Herbis* es el herbario más antiguo de México. Documenta el uso pictográfico y terapéutico de la medicina indígena, basándose en la herbolaria y constituyendo un referente bibliográfico invaluable sobre las plantas y sus usos medicinales.

Las parteras tradicionales, o matronas, ostentaban una posición de inmenso respeto en la sociedad, siendo las guardianas del ciclo de la vida, desde la concepción hasta el puerperio. Su labor trascendía el mero acto físico del alumbramiento; a menudo incorporaban rituales, rezos y el uso de plantas específicas para asegurar un parto seguro y la salud de la madre y el recién nacido. En comunidades rurales y remotas de América Latina, donde el acceso a centros de salud es

limitado, el apoyo práctico y espiritual de estas mujeres es crucial para prevenir la mortalidad materna y neonatal. Muchas parteras también eran curanderas, utilizando su don para "ver más allá" y diagnosticar problemas físicos y emocionales, incluyendo aquellos relacionados con la envidia o los malos espíritus, y realizando rituales de protección durante el embarazo.



**Figura 4.1**. Una mujer en un jardín medieval, recolectando hierbas según un manuscrito iluminado.

Sin embargo, el poder y la autonomía de estas mujeres sanadoras no siempre fueron bien recibidos. Durante siglos, especialmente en la Europa de los siglos XV al XVII, la "caza de brujas" persiguió y ejecutó a decenas de miles de personas, principalmente mujeres, bajo la acusación de practicar brujería. Muchas de estas "brujas" eran, en realidad, médicas tradicionales, herbolarias y parteras, cuyo conocimiento y prácticas eran vistos como una amenaza por las estructuras de poder emergentes, dominadas por hombres y una medicina académica que las excluía sistemáticamente. Esta persecución no solo eliminó a innumerables mujeres de la práctica

médica empírica, sino que también intentó suprimir saberes ancestrales que, a pesar de todo, lograron sobrevivir y adaptarse, transmitiéndose de generación en generación. La asociación de la magia con la medicina, lejos de ser una superstición marginal, ha sido una constante en la historia humana, con la magia vista como un medio para influir en lo sobrenatural y curar.



**Objeto interactivo 4.1**. Una curandera realizando una limpia con hierbas y humo, en un entorno tradicional (puzle giratorio).

#### Sincretismo en el Curanderismo

El curanderismo moderno es una síntesis de creencias y rituales derivados de prácticas precolombinas, nativoamericanas, medievales católicas, judeocristianas y otras influencias. Esta fusión ha permitido que estas prácticas se adapten y persistan a lo largo del tiempo, manteniendo su relevancia cultural y funcional.

#### 4.2 Símbolos, amuletos y grimorios

A pesar de la represión histórica y los desafíos contemporáneos, las herbolarias, curanderas y parteras continúan siendo figuras vitales en muchas comunidades, especialmente en las más marginadas. Su sabiduría, transmitida oralmente y a través de la práctica, representa un patrimonio cultural inestimable. La herbolaria, con sus 35,000 especies vegetales con potencial medicinal, es reconocida incluso por la Organización Mundial de la Salud (OMS) como una herramienta eficaz, utilizada por un 80% de la población mundial para complementar o reemplazar tratamientos médicos. El legado de estas mujeres no es solo un recordatorio de la riqueza de las tradiciones médicas, sino también un testimonio de la resiliencia del conocimiento femenino y su intrínseca conexión con la salud, la espiritualidad y el ciclo de la vida. Su existencia subraya la necesidad de un enfoque holístico de la salud que integre los saberes ancestrales con los avances modernos.

Los símbolos mágicos constituyen el lenguaje universal de lo arcano, grabados en la psique colectiva y manifestados en diversas formas.

Son representaciones gráficas o conceptuales cargadas de significados profundos, que actúan como puentes entre lo tangible y lo intangible. Desde la antigüedad, se han utilizado como herramientas de poder, protección y sabiduría, encontrándose en rituales, arte y prácticas curativas a través de todas las culturas y épocas. El Ojo de Horus, por ejemplo, es un antiguo símbolo egipcio de protección, poder real y buena salud, que se cree que aleja a los malos espíritus y ofrece seguridad. El pentagrama, una estrella de cinco puntas, representa la unión de los cinco elementos (tierra, agua, aire, fuego y espíritu) y es comúnmente utilizado en rituales y ceremonias para proteger al practicante de fuerzas malignas. Otros símbolos como el Ankh (vida eterna), el Hexagrama (conexión entre lo divino y lo terrenal), o los sigilos (símbolos mágicos creados para intenciones específicas) demuestran la diversidad y el poder inherente a estas representaciones gráficas.



Desde los albores de la civilización, la humanidad ha buscado comprender y manipular las fuerzas ocultas que rigen el universo. En esta búsqueda ancestral, emergen herramientas fundamentales: los símbolos, los amuletos y los grimorios. Más que meros objetos o dibujos, estos elementos son conductos de poder, representaciones de ideas esotéricas y custodios de un conocimiento milenario, cada uno con un rol distintivo en el entramado de la magia, las pócimas y los rituales. Su estudio nos ofrece una ventana a las creencias y prácticas de innumerables culturas a lo largo de la historia, revelando la profunda interconexión entre lo espiritual, lo material y lo místico.

Los amuletos y talismanes, objetos portátiles cargados de virtud sobrenatural, han sido compañeros constantes del ser humano en su deseo de protección y buena fortuna. Aunque a menudo se usan indistintamente, existe una sutil diferencia: los amuletos son objetos pasivos que ejercen una influencia positiva continua, atrayendo la buena suerte y protegiendo contra el mal sin necesidad de activación consciente. Los talismanes, en cambio, son objetos activos, creados con un propósito específico y que requieren la participación consciente del portador, siendo cargados y empoderados a través de la meditación y prácticas espirituales. Históricamente, se elaboraban con elementos naturales como piedras o dientes de animales, o con objetos cotidianos que, por haber sido parte de un suceso o propiedad de alguien, se les atribuía un poder. Ejemplos icónicos incluyen el escarabajo egipcio, símbolo de la vida eterna y el renacimiento, o el Jamsa (Mano de Fátima), utilizado para evitar el mal de ojo y proporcionar protección. La activación de un talismán a menudo implica una limpieza inicial con agua y sal o humo de incienso, una consagración con oraciones o mantras, meditación y una declaración final de intención, permitiendo que el objeto se alinee con la energía y los deseos de su portador.

#### El Poder de la Intención

La efectividad de un símbolo no reside únicamente en su forma, sino en la intención, la energía y la conexión que la persona le otorga. Es un acto de magia ancestral canalizar la energía emocional, mental y espiritual para sembrar un propósito en la materia, convirtiendo un objeto común en un talismán imbuido de poder personal.

Finalmente, los grimorios son compendios escritos de conocimiento mágico, auténticos "libros de texto" del ocultismo que han capturado la imaginación a lo largo de la historia. Estos manuscritos, que datan principalmente desde la Baja Edad Media hasta el siglo XVIII, contienen intrincadas instrucciones para aquelarres, invocación de entidades sobrenaturales (ángeles o demonios), hechizos, conjuros, y la elaboración de talismanes. La palabra "grimorio" deriva del francés \*grimoire\*, una alteración de "grammaire" (gramática), reflejando cómo en la Edad Media. los libros no eclesiásticos eran a menudo percibidos como mágicos por la mayoría iletrada. Entre los grimorios más famosos e influyentes se encuentra "La Llave de Salomón", un texto del Renacimiento que inspiró a muchos otros y contiene instrucciones para conjuros e invocaciones. Otros notables son el "Picatrix", una obra árabe que fusiona astrología y magia ceremonial, y el "Grimorium Verum", conocido por sus detalladas instrucciones sobre la invocación y control de demonios. El "Libro de San Cipriano", muy difundido en el mundo hispano y portugués, combina magia negra y blanca, con recetas para encontrar tesoros y protegerse del mal de ojo.

Estos tres pilares de la práctica mágica —símbolos, amuletos y grimorios— no existen en aislamiento, sino que se entrelazan en un

tapiz complejo de creencias y rituales. Los grimorios a menudo instruyen sobre el uso y la creación de símbolos específicos y talismanes, detallando sus correspondencias astrológicas o elementales. Un símbolo grabado en un amuleto, activado siguiendo las directrices de un grimorio, se convierte en una herramienta formidable para enfocar la intención del practicante y manifestar un cambio deseado. En esencia, los símbolos proveen el lenguaje, los amuletos y talismanes ofrecen el vehículo físico y la protección, y los grimorios suministran el manual de instrucciones, el conocimiento acumulado a través de generaciones de practicantes. Su estudio y uso continúan siendo una fuente de fascinación y una vía para explorar la conexión entre el mundo material y las esferas invisibles.

#### 4.3 El aquelarre y el vuelo de la bruja

El concepto del aquelarre, una congregación secreta de brujas y hechiceros, ha cautivado la imaginación colectiva durante siglos, sirviendo como un pilar fundamental en la mitología y las persecuciones de la brujería. Más allá de las representaciones caricaturescas o aterradoras, el aquelarre encarna la noción de poder colectivo, de un saber compartido y de la comunión con fuerzas más allá de lo mundano. Estas reuniones, a menudo imaginadas bajo la luna llena en lugares remotos, eran el crisol donde se forjaban los rituales más potentes, se intercambiaban conocimientos arcanos y se planificaban actos de magia, tanto benéficos como malévolos según la perspectiva de la época. Para muchos, el aquelarre no era solo un lugar físico, sino un estado de conexión espiritual, un pacto entre individuos que comulgaban con una cosmovisión diferente, a menudo en abierta oposición a las normas sociales y religiosas dominantes.

Dentro de la clandestinidad del aquelarre, los rituales adquirían una dimensión ceremonial y una resonancia mística.



Las prácticas variaban enormemente según las tradiciones y las regiones, pero comúnmente involucraban cánticos, danzas extáticas, la invocación de espíritus y deidades antiguas, y la preparación de pócimas y ungüentos. La luna, en sus diversas fases, jugaba un papel crucial, dictando el momento propicio para ciertos trabajos mágicos: la luna nueva para la magia de nuevos comienzos o la luna llena para la potenciación y la manifestación. Estos rituales no solo servían para manifestar deseos o lanzar hechizos, sino también como un medio para fortalecer los lazos entre los miembros del aquelarre, reafirmar su identidad colectiva y conectar con los ciclos naturales del mundo, a menudo en contraste con la artificialidad de la vida urbana o las imposiciones eclesiásticas. La atmósfera en un aquelarre era de comunión profunda, un espacio donde la individualidad se fusionaba con el propósito común.

#### Etimología de Aquelarre

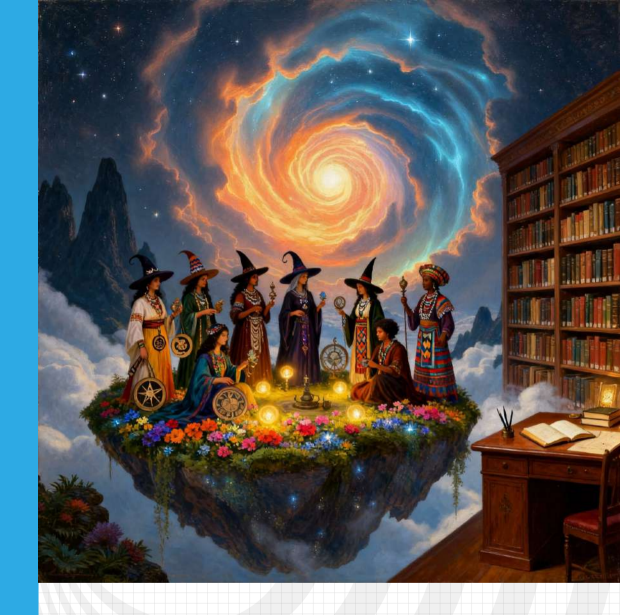
La palabra "aquelarre" proviene del vasco "akerlarre", que significa "prado del macho cabrío". Este término se popularizó en los juicios de brujería de los siglos XVI y XVII en el País Vasco y Navarra, donde se creía que el diablo se aparecía en forma de macho cabrío en estas reuniones

El "vuelo de la bruja" es, quizás, la imagen más emblemática y persistente asociada a la hechicería, un acto que simboliza la transgresión de los límites físicos y la incursión en reinos etéreos. La creencia popular dictaba que las brujas, untándose ungüentos especiales o con la ayuda de sus escobas u otros objetos encantados, podían elevarse por los aires para asistir a sus aquelarres o realizar

actos de magia a distancia. Históricamente, este concepto ha sido interpretado de diversas maneras: desde una alucinación inducida por sustancias psicoactivas presentes en las pócimas, hasta una experiencia extracorporal o, simplemente, una metáfora de la libertad espiritual y la capacidad de escapar de las restricciones mundanas. La imagen de la bruja surcando los cielos nocturnos no solo infundía terror y asombro, sino que también representaba el anhelo humano de superar las limitaciones físicas y acceder a un conocimiento o poder que trascendiera la realidad tangible.

La preparación de las pócimas y ungüentos era un arte meticuloso y peligroso, una parte intrínseca tanto de los rituales del aquelarre como del mítico vuelo. Los ingredientes a menudo incluían hierbas recogidas bajo condiciones específicas –a la luz de la luna, en ciertos días del año–, así como componentes animales o minerales, todos imbuidos de un significado simbólico y propiedades mágicas atribuidas. Estas preparaciones no eran meros brebajes; eran conductos para la intención mágica, catalizadores de estados alterados de conciencia y herramientas para la transformación. La creación de una pócima para el vuelo, por ejemplo, no se limitaba a mezclar componentes; implicaba un ritual en sí mismo, con invocaciones, cantos y una concentración profunda en el propósito final. Este proceso resaltaba la conexión íntima entre la alquimia, la botánica y la hechicería, donde el conocimiento de la naturaleza se unía a la voluntad mística para alterar la percepción y la realidad.

Muchas leyendas de vuelo de brujas se asocian con ungüentos "voladores" o "de bruja". Estos ungüentos, aplicados en la piel o mucosas, contenían a menudo plantas como la belladona, el beleño, la mandrágora y el estramonio, conocidas por sus propiedades alucinógenas y narcóticas. Se cree que la absorción de estos alcaloides a través de la piel podía inducir sensaciones de levitación, euforia y sueños vívidos.



# Capítulo 5 Brujas en las culturas del mundo

Imagen generada por NightCafé

#### 5.1 América Latina: mitos y leyendas locales

La brujería en América Latina es un tapiz complejo y vibrante de creencias que entrelaza las tradiciones indígenas ancestrales con influencias europeas y africanas, forjadas a lo largo de siglos de sincretismo cultural. Este fenómeno, conocido como "brujería" en español y "bruxaria" en portugués, trasciende la mera práctica de magia; representa una amalgama de espiritualidad, sanación y, en ocasiones, temor, profundamente arraigada en el folclore y la vida cotidiana de la región. Desde las montañas andinas hasta las selvas amazónicas, y desde el Caribe insular hasta el Cono Sur, las figuras asociadas a la brujería adoptan múltiples formas, reflejando la vasta diversidad cultural del continente.

En México, la figura de la bruja se fusiona con antiguas creencias prehispánicas, dando lugar a levendas ricas y variadas. La colonización española trajo consigo sus propias narrativas sobre la brujería, que se mezclaron con las nociones indígenas de nahuales (cambiaformas) y otras entidades sobrenaturales, creando el arquetipo moderno de la bruja mexicana. Relatos populares en lugares como Puebla, Hidalgo o la Ciudad de México narran historias de mujeres que se transforman en animales, bolas de fuego que surcan el cielo nocturno o seres malévolos que roban niños. La Nahuala, por ejemplo, es una leyenda poblana sobre una mujer que podía transformarse en animal a voluntad, mientras que en los pueblos originarios de la Ciudad de México, las brujas a menudo se convierten en bolas de fuego que centellean en el cielo. Estas historias no solo entretienen, sino que también actúan como advertencias morales y como parte del patrimonio intangible que se transmite de generación en generación.

En la región andina y el Cono Sur de América Latina, el chamanismo y la brujería están profundamente interconectados con las culturas indígenas. Entre el pueblo Mapuche de Chile y Argentina, por ejemplo, la machi es una figura espiritual central, una curandera y mediadora con el mundo espiritual. Sin embargo, la distinción entre sanación y daño es difusa; mientras que las machis son respetadas por sus habilidades curativas, también existe la figura del kalku, considerado un hechicero que manipula conscientemente el poder para causar daño. El imaginario popular también ha dado lugar a la leyenda de la Salamanca, un lugar mítico, a menudo una cueva, donde brujos y demonios se reúnen para aquelarres, aprender artes oscuras y realizar pactos con el diablo o el Zupay, una figura demoníaca. Aquellos que buscan poder, riqueza o conocimiento prohibido se aventuran a estas salamanques, enfrentando pruebas iniciáticas para ser aceptados entre los practicantes.



**Figura 5.1.** Ilustración que muestra diversas figuras representando diferentes tradiciones mágicas latinoamericanas: una curandera andina, un nahual mexicano, una santera caribeña y una machi mapuche, con un telón de fondo de paisajes variados (imagen generada con Imagen 4 de Google).

#### Nahuales y Tonalismo

En las culturas mesoamericanas, un nahual es una persona con la capacidad sobrenatural de transformarse física o espiritualmente en un animal. El tonalismo es la creencia relacionada de que cada persona tiene un animal compañero (tonal) cuyo destino está intrínsecamente ligado al suyo. Estas creencias se entrelazaron con las nociones de brujería post-contacto.

La influencia africana es un pilar fundamental en la configuración de la brujería y las prácticas espirituales en muchas partes de América Latina, especialmente en el Caribe y Brasil. La llegada de esclavos africanos trajo consigo religiones sincréticas como la Santería cubana, el Candomblé y la Umbanda brasileñas. Aunque a menudo fueron marginadas y consideradas "brujería" por el establecimiento católico, estas religiones son sistemas estructurados con sus propias deidades (Orishas en la Santería y el Candomblé), rituales formales y una profunda conexión con la naturaleza y los ancestros. En la Santería, por ejemplo, se utilizan hierbas, piedras, conchas y velas en ceremonias, y los practicantes creen que los Orishas, emanaciones del Dios Creador Olofi, pueden ofrecer protección y guiar el destino. Las acusaciones de brujería, sin embargo, fueron una herramienta utilizada durante la colonia para deslegitimar y castigar las prácticas religiosas africanas y las de los pueblos indígenas, calificándolas de diabólicas.

Centroamérica y el Caribe también poseen un rico repertorio de leyendas y mitos asociados a la brujería, que combinan elementos indígenas, europeos y africanos. En Costa Rica, por ejemplo, la Bruja Zárate es una figura prominente del folclore. Se dice que Zárate,

despechada por un amor no correspondido, convirtió una villa en piedra y a sus habitantes en animales, llevando a su enamorado, el gobernador español, transformado en pavo real, atado a su lado con una cadena de oro. Otra leyenda extendida en la región es la del Cadejo, un perro espectral que puede ser protector (el Cadejo blanco) o malévolo (el Cadejo negro), y cuyo encuentro puede presagiar suerte o desgracia. Estas historias no son solo cuentos; reflejan las ansiedades, los valores y las cosmovisiones de las comunidades que las narran, ofreciendo explicaciones para lo inexplicable y reforzando la moral social.

#### Sincretismo en la Brujería Latinoamericana

El sincretismo religioso es un sello distintivo de la brujería en América Latina. Durante la colonización, las deidades africanas e indígenas a menudo se asociaron con santos católicos para permitir su continuidad bajo la fachada de la religión dominante, protegiendo así sus prácticas de la persecución. Este fenómeno no solo preservó creencias, sino que también creó nuevas y únicas expresiones espirituales.

En síntesis, la brujería en América Latina no es un concepto monolítico, sino una constelación diversa de creencias y prácticas que han evolucionado a través de una interacción constante de culturas. Desde los chamanes y curanderos que buscan sanar, hasta las figuras más oscuras como los kalkus o las brujas transformadoras de leyendas populares, estas tradiciones siguen siendo una parte integral del patrimonio cultural y espiritual de la región. La resiliencia de estas creencias, a pesar de siglos de estigmatización y

persecución, subraya su profunda relevancia en la identidad y el imaginario colectivo de los pueblos latinoamericanos. Mantienen viva una conexión con el pasado, ofreciendo formas alternativas de comprender el mundo, la enfermedad, el destino y la relación entre lo humano y lo sobrenatural.



Video 5.1. machi mapuche Juan Curaqueo (Video de Alberto González en <u>YouTube</u>

#### 5.2 Europa: del bosque al caldero

La figura de la bruja en Europa es un tapiz complejo, tejido con hilos de antiguas creencias paganas, sabiduría popular y, lamentablemente, siglos de miedo, persecución y violencia. Desde las profundidades de los bosques donde se buscaban remedios y se honraba la naturaleza, hasta las sombrías cámaras donde se cocían conjuros y se fraguaban acusaciones, el arquetipo de la bruja europea ha evolucionado drásticamente, reflejando las cambiantes dinámicas sociales, religiosas y políticas del continente.

74

Con la consolidación del cristianismo, la percepción de estas prácticas comenzó a transformarse. Lo que antes era folkore o medicina tradicional, paulatinamente fue demonizado y asociado con fuerzas malignas. A partir del siglo XIII, la Iglesia comenzó a calificar la magia como herética, diferenciando la hechicería (magia dañina sin pacto demoníaco) de la brujería, que implicaba un pacto explícito con el Diablo. Esta distinción fue crucial, pues elevó la brujería a un crimen de herejía, perseguible por la Inquisición. La imagen de la bruja evolucionó de ser una figura ambivalente a convertirse en una enemiga declarada de la fe cristiana, una sierva de Satanás que buscaba dañar a la comunidad.

#### El Origen de "Pagano"

El término "pagano" proviene del latín *paganus*, que significa 'campesino', 'rústico' o 'de aldea'. Fue utilizado por los cristianos a partir del siglo IV para referirse a las creencias no cristianas ni judías, ya que estas prácticas tendieron a persistir más en las zonas rurales (los *pagi*) mientras las ciudades se cristianizaban.

La llamada "caza de brujas" alcanzó su apogeo en la Europa Moderna, entre los siglos XV y XVIII, con un pico entre 1560 y 1630. Este fenómeno no fue meramente religioso, sino también social y político, exacerbado por periodos de crisis, malas cosechas, epidemias y conflictos religiosos entre católicos y protestantes. Se estima que entre 40.000 y 60.000 personas fueron ejecutadas, siendo la gran mayoría mujeres (hasta un 75-90% en algunas regiones). Las víctimas solían ser mujeres mayores, solteras, viudas, pobres o aquellas que se desviaban de las normas sociales, a menudo curanderas o parteras cuyas habilidades eran malinterpretadas.

El imaginario popular y la demonología de la época consolidaron los estereotipos de la bruja que persisten hasta hoy: la anciana con verrugas, el sombrero puntiagudo, la escoba para volar, el gato negro como familiar y el caldero burbujeante para pociones. Estas imágenes, a menudo grotescas y malévolas, servían para deshumanizar a las acusadas y justificar su brutal persecución. Los aquelarres, reuniones nocturnas donde supuestamente las brujas adoraban al diablo y practicaban actos sacrílegos, se convirtieron en una parte fundamental de la narrativa demonológica, aunque estas asambleas eran, en gran medida, una construcción ideológica de los inquisidores.



**Figura 5.2**. Ilustración que muestra el estereotipo de la bruja en Europa (imagen generada con Imagen 4 de Google).

El siguiente video proporciona una panorámica histórica de la brujería a través del tiempo y las culturas. Este material rastrea el concepto de bruja desde un registro bíblico temprano en el Antiguo Testamento, donde se condena la práctica y se menciona a la Bruja de Endor, hasta la histeria masiva en Europa a partir del siglo XV. Además, el video aborda los juicios de Salem en el Nuevo Mundo y explica la práctica moderna de la brujería, como la religión Wicca, aunque lamenta que la persecución continúe en algunas partes del mundo en la actualidad.



Video 5.2. Historia de la brujería (Video de History Latinoamérica en <u>YouTube</u> <u>▼</u>, Licencia Atribución de Creative Commons).

Consideradas desde un primer momento como mujeres paganas al servicio del diablo, las brujas aparecen representadas en diversas formas a lo largo del tiempo. Aunque parte del folklore las describe con simpatía, la verdadera historia de las brujas ha sido, sin embargo, oscura y generalmente mortal.

## 5.3 África y Asia: magia, espíritus y sabiduría ancestral

En el continente africano, las religiones tradicionales, a menudo categorizadas como animistas, sostienen la creencia de que los espíritus habitan en objetos naturales, tanto animados como inanimados, y que estos interactúan directamente con el mundo humano. Esta cosmovisión se caracteriza por la interconexión entre todas las cosas y la importancia de mantener el equilibrio entre el reino físico y el espiritual. Un elemento central en muchas culturas africanas es la veneración de los ancestros, quienes son considerados seres santificados que, habiendo respetado los preceptos divinos, pueden interceder entre Dios y la humanidad. Se les honra con oraciones y ofrendas para asegurar su benevolencia y su influencia positiva en la vida de los vivos, actuando como garantes de la vida social y de la estabilidad psíquica. En comunidades como los Bamiléké de Camerún, el culto a los ancestros es tan arraigado que implica rituales complejos, incluyendo la veneración de las calaveras, como testimonio de la continuidad de la vida a través de las generaciones.

Las vastas y diversas culturas de África y Asia comparten una profunda y compleja relación con el mundo espiritual, donde la magia, los espíritus y la sabiduría ancestral se entrelazan para dar forma a sus cosmovisiones. Lejos de ser meras supersticiones, estas creencias representan sistemas holísticos que explican el cosmos, la salud, la enfermedad, el destino y la relación entre los vivos y los muertos, constituyendo pilares fundamentales de la identidad cultural y social de innumerables pueblos. En estos continentes, lo sagrado y lo profano a menudo coexisten y se influyen mutuamente, manifestándose en rituales, prácticas y la figura de individuos que actúan como mediadores entre ambos mundos.

La magia, la hechicería y la brujería son conceptos omnipresentes en las creencias africanas, donde se percibe que poderes mágicos provienen de fuerzas espirituales y son utilizados por espíritus, ancestros y algunos humanos para bien o para mal. La llamada "brujería africana" es una tradición esotérica arraigada que ha evolucionado a lo largo del tiempo, abarcando prácticas de sanación, protección y adivinación. Sin embargo, la distinción entre magia beneficiosa y brujería malévola es crucial, ya que las acusaciones de brujería pueden tener consecuencias devastadoras, surgiendo a menudo en tiempos de tensión sociocultural, desastres o conflictos. En Ghana, por ejemplo, existen "campamentos de brujas" donde mujeres acusadas de practicar magia negra son desterradas y obligadas a huir de sus comunidades, enfrentando tortura o incluso la muerte. A menudo, estas acusaciones están ligadas a sentimientos de envidia, odio, celos o miedo. Religiones como el Vodun (Vudú) son sistemas de fe complejos basados en la armonía con la naturaleza y prohíben explícitamente el asesinato. El Vudú, originario de África Occidental, ha influido en prácticas sincréticas como la Santería cubana y el Hoodoo en el sur de Estados Unidos, combinando elementos africanos con católicos e indígenas.

#### El Poder de los Ancestros

En África, la veneración de los ancestros es un pilar fundamental que preserva costumbres, lenguaje e historias, fortaleciendo la cohesión social y la autoestima individual. Se cree que los ancestros fallecidos tienen influencia en la vida de los vivos y se realizan rituales específicos, como la invocación a través de la música, la danza y la posesión espiritual, para establecer comunicación con ellos.



**Video 5.3**. Representación de un adivino o curandero tradicional africano (imagen generada con Flux Kontext y video generado con la IA Wan).

En el continente asiático, la conexión con el mundo espiritual se manifiesta a través de diversas tradiciones, donde el chamanismo y el culto a los ancestros ocupan un lugar preeminente. El chamanismo es una práctica milenaria que se ha mantenido viva en regiones como Siberia y Asia Central, donde los chamanes actúan como mediadores entre el mundo terrenal y el espiritual, a menudo utilizando tambores, cantos y la ayuda de animales y espíritus para sus "viajes". En Corea, el chamanismo (muísmo) es una religión politeísta donde los \*mudang\* (chamanes, en su mayoría mujeres) emplean la adivinación y realizan rituales \*gut\* para comunicarse con deidades y espíritus ancestrales, buscando orientación o fortuna. El culto a los ancestros es igualmente fundamental en Asia, con raíces que se remontan al Neolítico en China, donde se creía que los ancestros reales residían en el cielo y podían ser contactados por un chamán. Esta práctica, que enfatiza el respeto filial y la continuidad del linaje, sigue siendo un componente vital de la vida espiritual y cultural en China, Vietnam y Japón, donde festividades como el O-bon honran a los espíritus de los antepasados.



**Figura 5.3**. Un elaborado altar ancestral en un hogar vietnamita, adornado con ofrendas, incienso y velas (imagen generada con Imagen 4 de Google).

Las prácticas mágicas en Asia son tan variadas como sus culturas. En Japón, la magia, conocida como Modo u Ondoyai, es una práctica esotérica que fusiona el sintoísmo, el onmyo-do (adivinación) y la astrología china, utilizando energías naturales para influir en la vida diaria a través de rituales, hechizos y amuletos. El sintoísmo, la religión autóctona más antigua de Japón, se centra en la veneración de los kami (dioses o espíritus) y en la purificación, con una profunda conexión con la naturaleza y sus espíritus. En el sudeste asiático, como en Tailandia, el saiyasat representa rituales mágicos que coexisten con el budismo, a menudo buscados para el amor, el dinero o el trabajo. Incluso en la India, donde la danza folclórica narra historias basadas en la religión hindú y la mitología, se encuentran conceptos de magia que se remontan a tiempos védicos, con la potencia mágica de los mantras y los mandalas. Sin embargo, al igual que en África, las acusaciones de brujería también se presentan en algunas partes de Asia, como Indonesia, Tailandia, Camboya, Bangladesh, India y Nepal, donde han llevado a actos de violencia e incluso asesinatos, a menudo contra mujeres ancianas.

Terminamos este capítulo con una evaluación acumulativa, con preguntas sobre los primeros 5 capítulos. Puedes ampliar la evaluación, haciendo clic en el botón zum, que se encuentra en la esquina superior derecha.



Objeto interactivo 5.1. Evaluación formativa y acumulativa - parte 2.



# Capítulo 6

Las brujas en la literatura y el arte

Imagen generada por Pixel travie

#### 6.1 De Shakespeare a los hermanos Grimm

La figura de la bruja ha recorrido las páginas de la literatura y los lienzos del arte como un ser mutable: a veces monstruo, a veces sabia, otras tan humana que revela las tensiones sociales de su época. En este capítulo se traza un recorrido desde la representación dramática que alcanzó su apogeo con Shakespeare hasta las versiones folklóricas que los hermanos Grimm codificaron en su recopilación, pasando por la impronta pictórica, la iconografía popular y los giros simbólicos que transformaron a la bruja en emblema de poder, peligro o marginalidad. No se trata solo de seguir una cronología, sino de comprender cómo cada época reeditó la figura según sus miedos, sus deseos y sus imaginarios estéticos.

#### Las brujas en Macbeth

Las Tres Hermanas representan la convergencia entre destino y manipulación humana. Su lenguaje con imágenes de calderos, tormentas y venenos alimenta la atmósfera trágica y permite a Shakespeare jugar con la idea de la responsabilidad: ¿obedecen los personajes a un destino inmutable o son ellos, por ambición, quienes actúan según las profecías?

La irrupción shakesperiana de las Tres Hermanas en Macbeth no es mera decoración: son un dispositivo dramático que condensa la ambigüedad entre predicción y manipulación. En sus reacciones y en su habla enigmática —con cánticos, conjuros y metáforas—, las brujas introducen la idea de que el conocimiento prohibido puede alterar la

trama política. Artísticamente, los pictóricos posteriores retomaron esa ambivalencia; artistas barrocos y románticos las pintaron tanto como figuras grotescas con rasgos exagerados, como portadoras de una extraña belleza siniestra. En la literatura, su potencial simbólico se extendió a la metáfora del otro: la mujer que desafía normas de género, la anciana que vive fuera de la comunidad o la mujer curandera que sabe demasiado.



**Video 6.1**. Las tres brujas de Macbeth cantando: "Canción de las Brujas: 'Doble, doble trabajo y problemas'" de William Shakespeare (imagen generada con Meta Al y video generado con Grok).

La representación en el video anterior podría ser ajena a la de Shakespeare, que las presenta como seres ambiguos y sobrenaturales, con apariencia "marchita y salvaje en su atuendo" y "parecen" tener barbas a pesar de ser mujeres; sin embargo, dado que Shakespeare las describe como ambiguas, su apariencia real en el escenario ha quedado abierta a la interpretación a lo largo de los siglos.

#### Brujas en el folclore alemán

En los relatos recopilados por los hermanos Grimm, la bruja puede ser desnuda encarnación de peligro (la madrastra que devora, la anciana que seduce) o un espejo de la comunidad: su marginalidad refleja un temor colectivo hacia lo desconocido y a las transgresiones de género y clase.

El tránsito hacia la cultura popular y el folclore transformó la bruja en personaje de cuentos. En los hermanos Grimm, la bruja aparece con roles claros: obstáculo moral, prueba iniciática o catalizador del mal que enfrentan los héroes. Sin embargo, estos relatos no son neutrales; condensan advertencias sociales sobre obediencia, castigos y la naturaleza del poder. Comparando los cuentos de Perrault y los de los Grimm se aprecia una variación: donde Perrault a menudo moraliza de forma explícita, los Grimm retienen una textura más arcaica y ambigua que permite lecturas múltiples sobre la ambición, la pobreza, y la relación entre apariencia y esencia.

#### Iconografía habitual

**Caldero:** alquimia y cocina. **Escoba:** subversión de la esfera doméstica. **Gato negro:** ambigüedad entre protección y mala suerte. **Sombrero puntiagudo:** estereotipo tardío con probable origen antiherético.

Fn las artes visuales. iconografía de la bruja consolidó símbolos que incluso caldero. reconocemos: el escoba, el sombrero puntiagudo, el gato negro, y la luna llena. Cada uno de esos elementos tiene genealogía propia —el caldero remite a prácticas de cocina y la escoba. alguimia; domesticidad invertida; el gato, a la compañía animal que desafía las jerarquías humanas— y al combinarse crean un lenguaje visual instantáneamente legible. A lo largo del XIX, con el auge del Romanticismo. los pintores tanto figura recuperaron la terrorífica la figura como melancólica de la bruja, ligada a la soledad del paisaje y al exotismo



**Figura 6.1**. El hombre hechizado (Por Francisco de Goya - Web Gallery of Art, imagen de Dominio público en Wikimedia).

de lo pagano. En el siglo XX, la iconografía se diversificó: hubo relecturas feministas que reivindicaron la figura de la curandera o la mujer sabia, y visiones comerciales que la redujeron a estereotipo Halloweenesco.

La sexualidad, la edad y la independencia económica son parámetros que con frecuencia aparecen en la construcción de la bruja en la literatura y el arte. La mujer que envejece, que vive sola, que practica medicina popular o que se niega a roles maritales es una figura que fue fácil de convertir en amenaza simbólica. Pero también existen contra-relatos: textos y pinturas que reivindican su sabiduría o que la ponen en la posición de víctima del prejuicio patriarcal. En la crítica

contemporánea, esa ambivalencia ha dado lugar a interpretaciones feministas y postcoloniales que revalorizan la brujería como resistencia cultural y como repertorio de saberes marginales.



**Figura 6.2**. Pintura romántica del siglo XIX de una bruja en un bosque a la luz de la luna, texturas detalladas y luz dramática (imagen generada con Meta AI).

La dimensión histórica no puede soslayarse: la persecución de supuestas brujas en Europa y América moldeó la percepción colectiva y dejó huellas en la literatura. Los juicios por brujería, las excomuniones y las ejecuciones alimentaron relatos y leyendas que legitiman la figura de la bruja como chivo expiatorio. Literariamente, autores posteriores explotaron esos episodios para explorar temas de histeria colectiva, injusticia y manipulación política. Artistas visuales, por su parte, representaron escenas de procesos con una carga dramática destinada a cuestionar la barbarie o, en algunos casos, a justificarla, según el contexto ideológico del creador.

La popularización moderna, con su estética de masas, ha diluido algunas de las complejidades pero ha permitido una proliferación de

reinterpretaciones: la bruja como heroína en novelas contemporáneas, la bruja empresaria en series televisivas, la bruja ecológica como guardiana de saberes tradicionales. Cada reinvención dialoga con el pasado: incorpora los símbolos antiguos y los reescribe según nuevas preocupaciones —ecológicas, políticas, identitarias—convirtiendo la figura en un espejo que sigue reflejando las tensiones de cada época. La tarea del crítico y del creador consiste en leer tanto la huella histórica como las posibilidades metáforas que la bruja ofrece.



Figura 6.3. Ilustración de las brujas en los cuentos de los Grimm.

En conclusión, del teatro isabelino a las recopilaciones folclóricas, la bruja ha sido vehículo de significados cambiantes: emisaria del temor, símbolo de sabiduría renegada, figura estética y reclamo comercial. Investigar su presencia en la literatura y el arte obliga a moverse entre textos, imágenes y contextos sociales: cada representación es un palimpsesto que combina miedo y fascinación, represión y resistencia. Ese entrelazamiento convierte a la bruja en uno de los arquetipos más fecundos para pensar las relaciones de poder, la construcción del otro y las formas a través de las cuales una sociedad narra sus propios límites.

### 6.2 De Macbeth a Harry Potter: la transformación del mito

La figura de la bruja ha recorrido un arco sorprendente en la literatura y el arte: desde la amenaza colectiva que encarna la triple profecía en Shakespeare hasta la heroína escolar que habita los pasillos de Hogwarts. Este apartado traza ese viaje, examinando cómo contextos históricos, cambios estéticos y movimientos sociales han ido resignificando a la bruja, fragmentando su imagen monolítica y multiplicando sus voces. La transformación no es lineal ni uniforme; conviven huellas de persecución, imágenes de poder oscuro y relecturas que celebran la autonomía femenina y la transgresión creativa.

#### Las "weird sisters" de Macbeth

Las hermanas extrañas de Macbeth condensan rasgos arcaicos: conexión con el destino, empleo de rimas y cálices mágicos, y una voz colectiva que disuelve la individualidad. En escena representan la amenaza de lo impredecible y la seducción del poder que promete conocimiento a quien lo busca.

Shakespeare y las "weird sisters" en Macbeth ofrecen un punto de partida fascinante: no son brujas aisladas, sino agentes de ambigüedad moral y profecía que ponen en marcha la tragedia. La obra señala la capacidad de la figura brujesca para encarnar lo inquietante, lo fuera de norma, y para cuestionar la autoridad del poder legítimo mediante la palabra y el destino. A partir de la Edad

Media y el Renacimiento la imagen se hizo policéntrica: la bruja podía ser charlatana, sabia, herética o sencillamente una mujer vulnerable convertida en chivo expiatorio. Esa polisemia permitió que la bruja se adaptara a múltiples discursos: teológicos, políticos, psicológicos y estéticos.

En el arte pictórico la bruja adquirió tanto dimensión grotesca como poética. Desde las escenas satíricas de Pieter Bruegel y los paisajes infernales de El Bosco hasta el romanticismo sombrío de Henry Fuseli y la agudeza crítica de Goya en su «Aquelarre», la bruja se prestó a la fabricación de imágenes que mezclan lo ceremonial con lo cotidiano. Los artistas explotaron la figura para cuestionar ordenes sociales, explorar el inconsciente y dramatizar la tensión entre razón y superstición.



**Figura 6.4**. Izquierda "Dos brujas" de El Bosco, derecha "Brujas sábado" de Francisco de Goya (fuente: WikiArt).

#### La bruja como icono feminista

Desde los años 60, movimientos feministas reutilizaron la figura de la bruja para denunciar persecución histórica, celebrar saberes corporales y reivindicar espacios de poder femenino fuera de la domesticidad.

El cambio de siglo trajo nuevas capas: con la literatura gótica, la bruja devino instrumento de miedo y erotismo; con el modernismo y las vanguardias, muchas artistas y escritoras comenzaron a reapropiarse del término como símbolo de independencia. A lo largo del siglo XX la bruja aparece en novelas, cómics y cine bajo una diversidad inédita: la bruja malévola de los cuentos de hadas, la bruja marginal de historias urbanas, y la bruja-heroína en relatos feministas. La relectura feminista analizó el mito como mecanismo de exclusión patriarcal y, simultáneamente, rescató su potencial simbólico: la bruja como curandera, conocedora de saberes no institucionalizados, portadora de una autonomía peligrosa para las estructuras dominantes.

#### **Harry Potter**

Rowling transforma la bruja en figura cotidiana: asiste a clases, pertenece a casas, participa en políticas internas del mundo mágico. La saga mezcla infancia, crecimiento y crítica a sistemas autoritarios, al tiempo que impulsa una industria cultural global.



**Video 6.2**. Harry Potter y sus amigos (imagen generada con Meta AI y video generado con Grok).

En el tránsito hacia la cultura popular contemporánea, la magia dejó de ser sólo metáfora del peligro para transformarse en universo narrativo. Aquí es donde surge el contraste más notable entre Macbeth y Harry Potter. La saga de J. K. Rowling normaliza la brujería: la magia es habilidad, estudio y comunidad. Las brujas (y los magos) son estudiantes, profesionales y ciudadanos de un mundo paralelo que reproduce muchas estructuras sociales humanas. Se sustituyen la condena y el estigma por la escolarización y la pertenencia, aunque persisten tensiones morales: prejuicio, racismo mágico y abuso de poder. Harry Potter desestigmatiza recursos expresivos (varitas, hechizos, pociones) pero también comercializa la figura, convirtiéndola en producto cultural masivo.

Mirar de Macbeth a Harry Potter es reconocer que la bruja funciona como espejo cultural: refleja miedos, deseos, tensiones de género, y modelos de autoridad. La transformación del mito no cancela su historia de violencia ni sus usos negativos, pero sí demuestra la capacidad de las sociedades para resignificar símbolos. En los textos y las imágenes coexisten advertencia y celebración, acusación y reivindicación; y la tarea del crítico o del creador es desentrañar esas capas sin simplificar. La bruja sigue siendo un motor narrativo poderoso, porque articula lo imposible con lo mundano, lo temido con lo anhelado.



**Figura 6.5**. Grupo diverso de jóvenes disfrazados de brujas y magos en un entorno urbano moderno, colorido e inclusivo (imagen generada con Imagen 4 de Google).

La figura de la bruja ha viajado por siglos de pintura, grabado, teatro y cine acumulando capas de significado que rara vez coinciden. La bruja sirve a la vez como espejo de miedos colectivos —religiosos, políticos, de género— y como recurso plástico para explorar lo sublime, lo grotesco y lo mágico. Analizar su presencia desde Goya hasta los filmes modernos permite ver cómo cambian las técnicas, pero persisten algunos símbolos y preocupaciones: la noche, el aquelarre, la marginalidad y la ambigüedad moral.

#### 6.3 De Goya a las películas contemporáneas

#### Goya y "El aquelarre"

En El aquelarre (c. 1820–1823), Goya pinta una escena nocturna donde las brujas se reúnen alrededor de un macho cabrío, símbolo de la herejía popular. La obra funciona como crítica a la superstición y a la Iglesia, y utiliza el contraste entre luz y sombra para intensificar lo siniestro.

Francisco de Goya ocupa el primer plano de esta historia visual. Obras como El aquelarre (también conocido como El gran cabrón) y la serie de grabados Los Caprichos transformaron la tradición iconográfica de la bruja: la convirtieron en figura de sátira social y de crítica a la superstición, pero al mismo tiempo en un personaje terrorífico y fascinante. Goya reinventa la atmósfera mediante composiciones nocturnas, grotescos deformados y un manejo dramático del claroscuro que subraya la mezcla de horror y humor. Sus imágenes fijaron en la imaginación colectiva elementos que reaparecerán en siglos posteriores: la circulación de animales nocturnos, la distorsión de la figura humana y la sensación de un rito clandestino que cuestiona la moral oficial.

La tradición literaria acompaña y alimenta la iconografía: desde las brujas de Shakespeare en Macbeth hasta los tratados inquisitoriales y las crónicas de caza de brujas, la figura literaria se construye como agente de transgresión y fascina por su ambivalencia entre poder y persecución. En la novela y el cuento moderno la bruja ha pasado por diversas relecturas: bruja como villana absoluta, como víctima

de violencia patriarcal, como portadora de saberes alternativos, o como figura de empoderamiento. Obras y autores que reconfiguran el arquetipo —desde relatos folclóricos recopilados hasta novelas que recuperan perspectivas femeninas— crean puentes entre la iconografía pictórica de Goya y la teatralidad visual del cine.

El cine recoge, transforma y expande esa herencia. Películas como Rosemary's Baby (1968) y The Wicker Man (1973) usan la bruja y la brujería como chassis para explorar paranoia social y religiosidad alternativa.

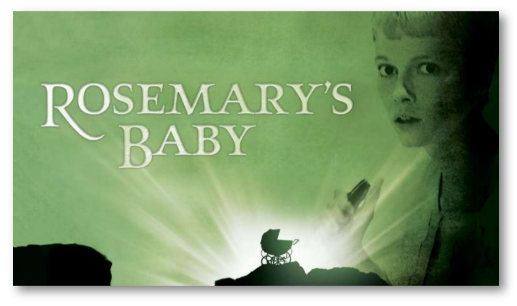


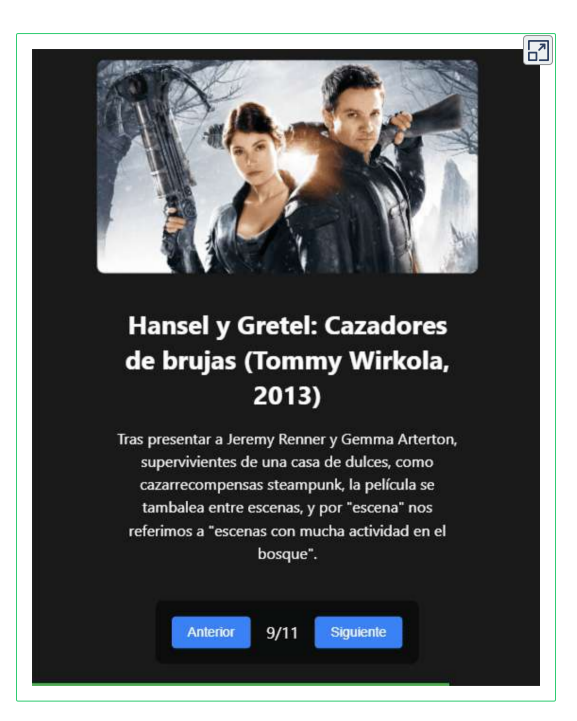
Figura 6.6. El bebé de Rosemary.

En las últimas décadas han surgido dos líneas contrapuestas: por un lado, el terror que recupera la estética de los grabados y la pintura — movimientos de cámara que simulan la composición pictórica, iluminación que remite al claroscuro, criaturas deformes— y por otro lado la narrativa que humaniza a la bruja, convirtiéndola en protagonista de historias de solidaridad femenina o magia cotidiana (víctimas convertidas en agentes, círculos de mujeres que practican

hechicería como resistencia). Filmes como The Witch (2015) y Suspiria (1977, y su remake de 2018) dialogan directamente con la herencia visual de Goya: uso de paisajes agrestes, atmósferas opresivas y una tendencia a deformar lo humano en función de una tensión moral y simbólica.

La representación cinematográfica se sostiene en técnicas específicas: iluminación direccional para crear planos que parecen pintura; sonido diegético y no diegético que insinúa lo oculto (susurros, crujidos, viento como personaje); montaje que revela gestos de brujería mediante saltos temporales o planos detalle del caldero o de ojos. Además, el diseño de producción y vestuario toma de Goya la paleta de ocres y negros, los volúmenes exagerados y la deformación expresiva. En los efectos digitales contemporáneos la bruja puede ser monstruosa o sutil, y esa elección comunica la dirección ideológica del film: ¿se pretende condenar, explicar, empatizar o celebrar?

Cerrar este recorrido implica reconocer que Goya no anunció un destino cerrado, sino que inauguró una manera de mirar lo oscuro y lo marginal que continúa informando la imaginería contemporánea. Las películas de hoy reciclan, reinventan y discuten esa tradición: a veces condenan, a veces celebran, a veces la neutralizan en beneficio del espectáculo. El hilo común permanece: la bruja sigue siendo un espejo donde se proyectan temores y deseos colectivos. Seguir este hilo en museos, novelas y salas de cine revela tanto la persistencia de estigmas como la potencia de la imaginación para transformar figuras de persecución en figuras de voz y sentido. La transición de la bruja como figura acusada a la bruja como símbolo de poder feminista es visible desde finales del siglo XX: la cultura popular, la literatura feminista y las series televisivas han reescrito el arquetipo, creando narrativas donde la brujería es conocimiento y comunidad.



Objeto interactivo 6.1. 11 películas famosas de brujas (Véase Fotogramas).



Objeto interactivo 6.2. 12 series famosas de brujas



#### 7.1 El renacimiento neopagano y la Wicca

El siglo XX fue testigo de un resurgimiento fascinante de las tradiciones espirituales arraigadas en la reverencia por la naturaleza y los panteones antiguos: el neopaganismo. Este movimiento, que literalmente significa "nuevo paganismo" o "paganismo revivido", abarca una vasta gama de prácticas espirituales modernas, inspiradas en las religiones politeístas que precedieron al cristianismo. A menudo entrelazado con una interpretación religiosa de la ecología moderna, el neopaganismo se diferencia de las religiones abrahámicas en su visión cíclica del tiempo, su énfasis en la interconexión con la naturaleza y su rechazo general a los dogmas rígidos en favor de una espiritualidad más personalizada. Dentro de este amplio espectro, que incluye desde el druidismo celta hasta el Ásatrú nórdico y el kemetismo egipcio, la Wicca se erige como una de las tradiciones neopaganas más conocidas y de más rápido crecimiento en el mundo contemporáneo.

La Wicca, como religión neopagana, fue popularizada en el siglo XX por Gerald Gardner. un funcionario británico, ocultista y antropólogo aficionado. Gardner afirmó haber sido iniciado en un aquelarre antiguo en el New Forest 1939. en supuestamente había mantenido las prácticas de una "antigua religión". En la década de 1950, tras la derogación de las últimas leves británicas contra la brujería, Gardner publicó textos clave como "Witchcraft Today" (1954) y "The Meaning of Witchcraft" (1959). presentando esta práctica al público y



**Figura 7.1**. Gerald Gardner (imagen de <u>Pinterest</u>).

sentando las bases para su desarrollo y expansión global. Aunque la veracidad histórica de las afirmaciones de Gardner sobre un linaje ininterrumpido de brujería ha sido objeto de debate académico, su trabajo fue fundamental para la creación y difusión de la Wicca moderna, combinando elementos de magia ceremonial, esoterismo occidental y una reverencia por la naturaleza.

## ¿Qué es el Neopaganismo?

El neopaganismo es un término paraguas para movimientos espirituales modernos que buscan inspiración en las religiones precristianas y politeístas. Se caracteriza por su énfasis en la naturaleza, el respeto por el medio ambiente y una visión del mundo que a menudo valora la experiencia personal sobre el dogma. Incluye diversas tradiciones como la Wicca, el druidismo y el Ásatrú.

En el corazón de la Wicca se encuentra la veneración de una doble divinidad: la Gran Diosa y el Dios Astado, vistos como polaridades complementarias de la naturaleza y del cosmos. Los wiccanos conciben lo divino presente en todas las cosas, promoviendo el respeto no solo por los seres humanos sino también por la Tierra. Un principio ético fundamental en la Wicca es la Rede Wicca, que se resume en la máxima: "Haz lo que quieras, siempre y cuando a nadie dañes". Este código moral fomenta una vida ética y responsable, con la creencia adicional de la Ley del Retorno Triple, que postula que cualquier energía (positiva o negativa) que uno envíe al mundo, le

será devuelta multiplicada por tres. Las prácticas wiccanas a menudo incluyen rituales mágicos, meditación, adivinación y curación, priorizando la experiencia personal sobre la doctrina dogmática.

Un elemento central en la vida espiritual wiccana es la celebración de la Rueda del Año, un calendario lunisolar que marca y honra el ciclo de las estaciones a través de ocho festivales anuales, conocidos como Sabbats. Estos Sabbats, que incluyen Samhain, Yule, Imbolc, Ostara, Beltane, Litha, Lughnasadh y Mabon, se basan en antiguos festivales celtas y germánicos, y reflejan el ciclo continuo de nacimiento, crecimiento, declinación y muerte que se observa en la naturaleza. Los wiccanos ven la vida, muerte y renacimiento del Dios, y la fertilidad de la Diosa, como una explicación de la evolución de las estaciones. Además de los Sabbats, muchos wiccanos también celebran Esbats, que son festivales de la Luna, usualmente en luna nueva o llena.

#### La Rede Wicca

El principio moral central de la Wicca es "Haz lo que quieras, siempre y cuando a nadie dañes". Esta directriz enfatiza la libertad personal dentro de un marco de responsabilidad ética, alentando a los practicantes a considerar las consecuencias de sus acciones y a vivir en armonía con los demás y con la naturaleza.

La Wicca es una religión intrínsecamente diversa, sin una figura de autoridad central que dicte sus creencias o prácticas. Esta diversidad se manifiesta en numerosas ramas y tradiciones, desde la Wicca Gardneriana y Alejandrina (que siguen linajes iniciáticos específicos de Gardner o Alex Sanders, respectivamente) hasta la Wicca Dianica, de enfoque fuertemente feminista y centrada en la Diosa, y la Wicca ecléctica, que permite a los practicantes personalizar sus creencias y rituales. Esta apertura ha hecho que la Wicca sea un espacio espiritual de inclusión, atrayendo a personas de diversos géneros, orientaciones sexuales y orígenes, quienes encuentran en ella una aceptación y un camino que resuena con su espiritualidad personal. La Wicca, junto con el neopaganismo en general, continúa evolucionando, integrando la tecnología y adaptándose a la modernidad, mientras mantiene su compromiso con el respeto por la naturaleza, la diversidad y la búsqueda de la sabiduría ancestral.



**Video 7.1**. Harry Potter y sus amigos (imagen generada con Meta Al y video generado con Grok).

## 7.2 La bruja como emblema de poder y resistencia

La figura de la bruja, históricamente estigmatizada y perseguida, ha experimentado una profunda resignificación en la era contemporánea, emergiendo como un potente emblema de poder, autonomía y resistencia. Lejos de las caricaturas malvadas y temibles, la bruja del siglo XXI encarna una fuerza transformadora, ligada a la sabiduría ancestral, la conexión con la naturaleza y la subversión de las estructuras opresoras. Su resurgimiento no es casual; es una respuesta cultural y espiritual a la necesidad de empoderamiento individual y colectivo, especialmente para quienes han sido marginados por sistemas patriarcales, capitalistas y coloniales.

Históricamente, la caza de brujas que asoló Europa y, en menor medida, América entre los siglos XV y XVIII, fue un fenómeno complejo y brutal. Decenas de miles de personas, mayoritmente mujeres, fueron perseguidas, torturadas y ejecutadas acusaciones de brujería. Estas mujeres a menudo eran curanderas, parteras, conocedoras de hierbas medicinales, o simplemente aquellas que no encajaban en los rígidos moldes sociales impuestos, viviendo solas o promoviendo una sexualidad más libre. El concepto de "bruja" se usaba para señalar a mujeres que contravenían los órdenes establecidos, que desafiaban el ideal de feminidad sumisa, pasiva indefensa. Esta persecución fue, según interpretaciones feministas, una guerra coordinada para degradar, demonizar y destruir el poder social de las mujeres, consolidando el sistema patriarcal y capitalista.

A partir de la segunda mitad del siglo XX, movimientos feministas comenzaron a reinterpretar la figura de la bruja. En la década de los sesenta, grupos como W.I.T.C.H. (Women's International Terrorist Conspiracy from Hell) adoptaron la identidad de brujas como un acto

de rebeldía y empoderamiento. Consideraron a las brujas y gitanas como las primeras guerrilleras y luchadoras de la resistencia contra la opresión, especialmente la de las mujeres. La bruja se transformó en un símbolo de la mujer fuerte, emancipada y transgresora, que rompe con el patriarcado y reivindica su autonomía. El grito "Somos las nietas de las brujas que no pudieron quemar" se ha popularizado en manifestaciones feministas, evocando la memoria de aquellas mujeres perseguidas y la continuidad de su lucha por la libertad y la igualdad.



**Video 7.2**. Activistas del colectivo feminista W.I.T.C.H. utilizando la figura de la bruja como arma de resistencia en la década de 1960

En la brujería contemporánea y el neopaganismo, la figura de la bruja representa la conexión con el universo, el autoconocimiento y la sanación personal y generacional. Lejos de la magia oscura y maléfica de los cuentos, muchas brujas modernas se enfocan en el crecimiento personal y espiritual, utilizando prácticas como la meditación, la herbolaria, la astrología o el tarot como herramientas de

empoderamiento. Este renacimiento espiritual, que incluye corrientes como la Wicca y el culto a la Diosa Madre, enfatiza la veneración de lo femenino divino y la armonía con la naturaleza. Ser bruja en este contexto es celebrar la herencia de mujeres inteligentes y rebeldes que vivieron de acuerdo con sus propias creencias, y desafiar un sistema que históricamente intentó silenciar la voz femenina.

## Neopaganismo y la Diosa Madre

El Neopaganismo engloba movimientos espirituales modernos que se inspiran en religiones politeístas precristianas, a menudo ligadas a la ecología y el empoderamiento femenino. Dentro de estas corrientes, la Wicca es notable por inspirarse en la figura de la bruja como mujer sabia y conectada con la naturaleza, con una fuerte veneración del principio femenino, la Diosa, que otorga la vida y regenera el mundo, en equilibrio con un principio masculino.

Así, la bruja contemporánea se consolida como una figura multifacética, un arquetipo de rebeldía y fuerza. Es la mujer que cuestiona, explora su propia sabiduría y busca una conexión auténtica con el mundo natural y espiritual. Es la encarnación de la independencia de pensamiento y la valentía de desafiar un sistema que intentó silenciarla. En su diversidad de prácticas y creencias, desde el neopaganismo hasta el activismo feminista radical, la bruja representa una promesa de cambio y un recordatorio constante del

poder inherente en la autonomía, la sabiduría ancestral y la conexión con la naturaleza. La bruja de hoy no es una amenaza, sino un faro de empoderamiento y un llamado a la resistencia en la construcción de un mundo más equitativo y consciente.

La bruja como emblema de resistencia se extiende más allá de lo personal, manifestándose como activismo espiritual y social. La brujería se entiende como la recuperación del poder por parte de quienes no lo tienen, usando la magia como una ventaja para la verdad y la justicia. Desde una perspectiva de activismo espiritual chicano/latino, la bruja representa una figura que desafía las sociales. incursiona prácticas imposiciones en medicinales ancestrales y genera espacios seguros, compartiendo saberes en resistencia al patriarcado. Este enfoque implica una re-existencia y resistencia descolonial, reconociendo el cuerpo femenino como un espacio de dominación, pero también de emancipación y sanación, conectando con las ancestras que lucharon contra el control y la invalidación. La brujería contemporánea desafía el orden establecido, critica el capitalismo y el racismo, y promueve la solidaridad entre mujeres, lesbianas, trans y disidentes del patriarcado.

La figura de la bruja, otrora estigmatizada y perseguida, ha experimentado una profunda transformación en el siglo XXI, resurgiendo como un símbolo de empoderamiento, conexión con la naturaleza y búsqueda espiritual. Lejos de las representaciones folclóricas de narices ganchudas y calderos burbujeantes, la brujería contemporánea se manifiesta en diversas formas, adaptándose a las complejidades del mundo moderno y atrayendo a miles de adeptos en todo el globo. Este renacimiento no solo desafía los prejuicios históricos, sino que también ofrece un camino para el autoconocimiento, la ética y la reconexión con lo sagrado en un contexto secularizado.

# 7.3 Cómo sobrevive la brujería en el siglo XXI

En la actualidad, ser una "bruja moderna" dista mucho de los estereotipos medievales. Ya no implica escobas voladoras ni pactos diabólicos, sino una profunda conexión con el mundo espiritual, la naturaleza y, sobre todo, el viaje personal de autoexploración. La brujería del siglo XXI se ha despojado de las connotaciones maléficas impuestas por siglos de persecución, reivindicando sus raíces en el conocimiento de hierbas, los ritmos de la tierra y el empoderamiento individual.

#### Diferencia entre Brujería y Hechicería

Aunque a menudo se usan indistintamente, la brujería y la hechicería poseen matices distintos. La brujería, en su concepción moderna, abarca un sistema de creencias y una espiritualidad que frecuentemente se asocia con el paganismo y sus diversas religiones, como la Wicca. La hechicería, por otro lado, se refiere más específicamente a la práctica de la magia o el uso de rituales para lograr un fin, sin necesariamente implicar una afiliación religiosa. Es posible practicar la hechicería sin ser bruja, y la brujería puede incluir, pero no se limita, a la práctica de la magia.





Además de la Wicca, existen numerosas otras tradiciones de brujería, algunas de las cuales renacimientos contemporáneos prácticas europeas y americanas con fuentes diversas, como el chamanismo o la teurgia. La brujería en América Latina, por ejemplo, es el resultado de una rica mezcla de tradiciones indígenas, africanas y católicas, que ha dado lugar a prácticas espirituales como el vudú haitiano, la santería cubana y el candomblé brasileño. Esta diversidad subraya que la brujería no es un monolito, sino un tapiz complejo de creencias y prácticas que se adaptan y evolucionan culturalmente. La brujería moderna se caracteriza por su flexibilidad, permitiendo a los practicantes explorar un enfoque personal y solitario, o unirse a aquelarres y comunidades.

La era digital ha jugado un papel crucial en la proliferación y visibilidad de la brujería contemporánea. Internet y las redes sociales se han convertido en plataformas vitales para que las brujas se conecten, compartan conocimientos formen comunidades V globales. Desde foros especializados hasta influenciadores en plataformas como TikTok o YouTube, el conocimiento sobre prácticas mágicas. herbolaria. astrología espiritualidad está más accesible que nunca. Esta "brujería digital" permite el intercambio saberes ancestrales ٧ modernos. facilitando que individuos de diversas partes

del mundo encuentren un espacio de pertenencia y aprendizaje. La expansión de estas comunidades en línea ha contribuido a desmitificar muchas ideas erróneas sobre la brujería, mostrando su diversidad y su enfoque en el crecimiento personal y la ética.

La brujería contemporánea a menudo se entrelaza con una profunda ética de respeto por el medio ambiente y la naturaleza. Los practicantes encuentran en ella una forma de resistencia política y ecológica frente al capitalismo, el antropocentrismo y la destrucción ambiental. La conexión con la tierra y sus ciclos es fundamental, viendo la naturaleza como una fuente de magia y energía espiritual. Muchos buscan vivir en armonía con su entorno, promoviendo valores como la bondad, la honestidad y el amor en sus prácticas. Sin embargo, a pesar de este resurgimiento positivo y su enfoque ético, la brujería aún enfrenta desafíos, incluyendo la explotación comercial, la mala interpretación de sus creencias y, en algunas partes del mundo, la violencia y la persecución. La ONU ha documentado miles de víctimas acusadas de brujería en la última década, evidenciando que los prejuicios y la violencia persisten en el siglo XXI.



En el siguiente video se hace un resumen usando 10 fuentes consultadas por NotebookLM.



Video 7.3. Video resumen con NotebookLM.





#### 8.1 Versiones literarias breves de mitos locales

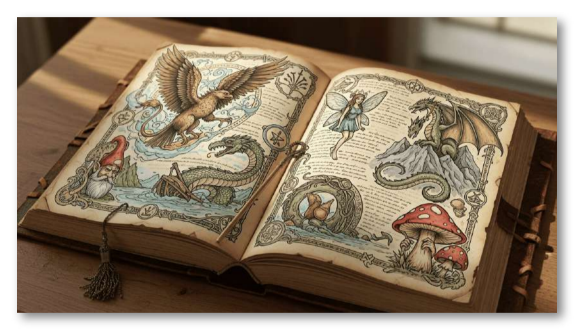
La figura de la bruja, enigmática y multifacética, ha hechizado la imaginación a lo largo de los siglos, tejiendo un complejo tapiz de leyendas y relatos que varían profundamente de una región a otra. Estos mitos locales, nacidos del folclore y la tradición oral, no solo reflejan las creencias y miedos de una comunidad, sino que también actúan como custodios de la identidad cultural. Son narrativas que transmiten sabiduría ancestral, advertencias morales o explicaciones para fenómenos inexplicables. La transmutación de estas leyendas en "versiones literarias breves" permite que su magia y su mensaje perduren, adaptándose a nuevos públicos sin perder la resonancia de su origen. No se trata meramente de transcribir, sino de reinterpretar, de dotar a estos arquetipos de una voz que resuene con la sensibilidad contemporánea, manteniendo siempre el pulso del lugar que las vio nacer.

El rico suelo cultural de España, por ejemplo, está salpicado de leyendas sobre bruxas, sorginas y meigas, cada particularidades con SUS una regionales. En las recónditas comarcas de Arribes del Duero, en el oeste español, las historias de brujas y "zánganos" (brujos o asistentes de la bruja) son un tema recurrente en las narraciones populares. narrativas no solo describen reuniones secretas en valles apartados como el de Zarapayas, sino que también detallan metamorfosis y aquelarres. Un relato breve podría explorar la ambivalencia de estas figuras,



Figura 8.1. Típico recuerdo de Galicia en el que aparece representada una meiga (Wikipedia).

menudo temidas pero a veces también consultadas, o incluso capaces de conceder favores, como la leyenda de las brujas de la Barroca, quienes, agradecidas, liberaron a un jorobado de su carga. Una versión literaria podría centrarse en el encuentro fortuito de un personaje moderno con una de estas *meigas* gallegas, cuya sabiduría herbal y conexión con la naturaleza la distingue, desafiando la imagen estereotipada de la bruja malévola y explorando los límites entre la hechicería y el conocimiento popular.



**Figura 8.2**. Un antiguo libro de cuero abierto, mostrando ilustraciones fantásticas de criaturas míticas y símbolos, evocando el folclore (imagen generada con Imagen 4 de Google)

Cruzando el Atlántico, el mosaico de la brujería en América Latina es resultado de un sincretismo fascinante entre tradiciones indígenas, africanas y europeas, dando origen a figuras únicas. En México, las "historias mexicanas de brujas" reflejan una complejidad que a menudo se aleja de la simple maldad, involucrando prácticas de curación, magia erótica y resistencia cultural. Una versión literaria

breve podría sumergirnos en la vida de una curandera de una comunidad rural, cuya habilidad para manejar hierbas y conjuros es vista con una mezcla de respeto y temor por sus vecinos. Esta narrativa podría explorar la marginalización histórica de estas mujeres, a quienes la iglesia intentó silenciar por sus conocimientos de la naturaleza y los dioses. En estas historias, la bruja o hechicera no es solo un personaje; es el eco de un pasado donde el conocimiento femenino de la naturaleza y la espiritualidad fue perseguido, pero nunca completamente erradicado.

La potencia de estas "versiones literarias breves" reside en su capacidad para destilar la esencia de mitos complejos, presentándolos en formatos accesibles que invitan a la reflexión. Abordan temas universales como el empoderamiento femenino, la resistencia frente a la opresión, el delicado equilibrio entre el bien y el mal, y la búsqueda de identidad en un mundo en constante cambio. A menudo, estas narrativas desmantelan los estereotipos impuestos por la tradición dominante, revelando a las brujas no como encarnaciones puras del mal, sino como figuras complejas: sanadoras, rebeldes, consejeras o guardianas de saberes ancestrales. Al ofrecer



una nueva mirada a estas leyendas, la literatura breve no solo preserva el folclore, sino que también lo enriquece, permitiendo que generaciones futuras exploren las múltiples facetas de la brujería local desde una perspectiva más humana y matizada.

### Meigas

Meiga es el nombre que se da en Galicia —y en zonas colindantes de León y de Asturias— a la bruja o a la hechicera cuyo cometido es megar o enmeigar, es decir, hacer el mal a personas y animales, para lo que establece un pacto con el diablo. La meiga es la bruja satánica cuyo cometido es causar el mal en virtud del pacto que tiene con el demonio.



#### 8.2 Crónicas de brujas famosas

En última instancia, las "versiones literarias breves de mitos locales" son un puente entre el pasado y el presente, una invitación a redescubrir la riqueza de las tradiciones orales. A través de cuentos concisos pero impactantes, se celebra la diversidad de la figura de la bruja, se reivindica su papel en la memoria colectiva y se fomenta una comprensión más profunda de las culturas que las generaron. Estas narrativas breves demuestran que el legado de las brujas y hechiceras no es solo un vestigio de supersticiones pasadas, sino una fuente inagotable de inspiración que sigue evolucionando, susurrando historias de poder, misterio y transformación desde los rincones más profundos de nuestra imaginación colectiva.

Una de las hechiceras más célebres de la mitología griega es Circe, hija del dios del sol Helios y la oceánide Perseis. Residente de la isla de Eea, Circe es ampliamente conocida por su aparición en la epopeya homérica, la **Odisea**, donde demuestra su formidable habilidad para transformar a los hombres en animales mediante pociones mágicas y su vara. Los desventurados compañeros de Odiseo se convirtieron en cerdos bajo su influjo, un destino del que el héroe solo escapó gracias a la intervención divina de Hermes y una hierba protectora llamada moly. A pesar de su reputación de transmutar a quienes la ofendían, Circe también fue una figura de sabiduría, poseedora de vastos conocimientos en herboristería y medicina, y llegó a ofrecer guía y ayuda a Odiseo en su viaje. Su influencia se extendió a otras figuras míticas, siendo en algunas tradiciones la maestra de Medea.

Desde los albores de la civilización, las figuras de mujeres dotadas de poderes sobrenaturales han cautivado la imaginación humana, tejiendo un tapiz complejo de leyendas, temor y fascinación. Las brujas, hechiceras y magas han sido representadas de innumerables

formas, desde deidades veneradas hasta villanas aterradoras, encarnando la dualidad inherente al poder femenino: la capacidad de curar y de destruir, de guiar y de engañar. Estas figuras legendarias, arraigadas en el folclore y la mitología de diversas culturas, trascienden el tiempo y el espacio, convirtiéndose en arquetipos que continúan resonando en el imaginario colectivo. Explorar las crónicas de brujas famosas es adentrarse en las profundidades de la magia, la sabiduría oculta y, a menudo, la resistencia ante las normas impuestas, revelando cómo estas poderosas entidades han moldeado y reflejado las sociedades que las crearon.



**Figura 8.3**. Circe, la hechicera griega, transformando a los compañeros de Odiseo en cerdos (imagen generada con Imagen 4 de Google)

#### Los Tres Rostros de Hécate

La representación de Hécate con tres cuerpos o tres cabezas se vincula a menudo con las fases de la luna (creciente, llena y menguante) y a su rol como protectora de las encrucijadas, que tradicionalmente tenían tres caminos. Esta iconografía resalta su poder sobre diferentes reinos y su capacidad de percibir múltiples realidades.

Otra figura primordial en el panteón de brujas legendarias es Hécate, una titánide griega que evolucionó hasta convertirse en una poderosa diosa asociada con la magia, la brujería, las encrucijadas y el inframundo. Representada a menudo en forma triple, con tres cuerpos o cabezas, Hécate simboliza la dualidad y se la considera la guardiana de los límites y las encrucijadas, los puntos de encuentro entre mundos. Sus dominios abarcaban la tierra, el mar y el cielo, y se la invocaba como protectora del hogar y otorgadora de prosperidad. Es célebre por su conocimiento de hierbas y plantas venenosas, y se la considera la inventora de la hechicería, habiendo enseñado a las brujas el uso de las artes mágicas. Su naturaleza ambivalente la presentaba como capaz de bien y de mal, protegiendo a guerreros y pastores, pero también ligada a la noche y los fantasmas.

Hécate fue una de las principales diosas menores adoradas en los hogares atenienses como diosa protectora y que otorgaba prosperidad y bendiciones diarias a la familia.



Video 8.1. Representación de Hécate con Veo 3.1.

Del misterioso folclore eslavo emerge Baba Yagá, una bruja de naturaleza enigmática que ha cautivado a generaciones. Descrita como una anciana huesuda y arrugada con dientes de acero y una pata de hueso, Baba Yagá vive en una choza que se alza sobre dos enormes patas de gallina, la cual puede moverse a voluntad por el bosque. Vuela en un mortero, remando el aire con una escoba para borrar sus huellas. Su carácter es notoriamente ambiguo; puede ser una figura aterradora que devora personas, especialmente niños, pero también una guía espiritual o una ayuda para aquellos que demuestran pureza de corazón o astucia al enfrentarse a ella. La cerca de su cabaña, adornada con cráneos humanos que brillan como velas, y sus sirvientes invisibles, manos espectrales, realzan su aura sobrenatural y su conexión con el ciclo de la vida y la muerte.

"Es vieja, huesuda y arrugada, con la nariz azul y los dientes de acero, posee una pierna normal y una de hueso por lo que a menudo se le da el apelativo de 'Baba Yagá Pata de Hueso'" (Wikipedia)



**Figura 8.4**. La cabaña de Baba Yagá sobre patas de gallina en un bosque oscuro, con una cerca de cráneos (imagen generada con Imagen 4 de Google)

## **Morgana y Arturo**

La relación entre Morgana y su medio hermano, el Rey Arturo, es central en su narrativa. Aunque inicialmente se la describe como una protectora y curandera, versiones posteriores la presentan como una de sus mayores adversarias, usando su magia para sabotear a Arturo y a Camelot.

En el corazón de las leyendas artúricas encontramos a Morgana le Fay, una hechicera poderosa y ambigua, a menudo presentada como la media hermana del Rey Arturo. Su personaje evolucionó a lo largo de los siglos, comenzando como una sabia curandera y discípula de

Merlín en las primeras narraciones, capaz de sanar y cambiar de forma. Con el tiempo, Morgana se transformó en una figura más compleja y, a menudo, antagónica, motivada por la venganza y el resentimiento, especialmente hacia la Reina Ginebra. Su conexión con la mágica isla de Avalon y su dominio de las artes arcanas la consolidan como una de las brujas más influyentes de la literatura occidental. La dualidad de su naturaleza, con el potencial para el bien y el mal, la convierte en un personaje fascinante que encarna las luchas de poder y la resistencia femenina en un mundo dominado por hombres.



Video 8.2. Representación de Morgana le Fay con Veo 3.1.

Estas crónicas de brujas famosas demuestran que, más allá de la simplista imagen de la "malvada bruja", estas figuras míticas son complejos arquetipos de poder, sabiduría y, a menudo, independencia. Desde las transformaciones de Circe hasta la ambigüedad de Baba Yaga, la autoridad de Hécate sobre la magia y el inframundo, y la evolución de Morgana le Fay de sanadora a

antagonista, cada una de estas leyendas explora facetas distintas de la feminidad poderosa y la magia. Su perdurable presencia en relatos, literatura y cultura popular subraya la fascinación humana por lo desconocido y la capacidad de las mujeres para encarnar fuerzas más allá de lo ordinario, inspirando temor y reverencia a partes iguales.

#### 8.3 Relatos originales o testimonios orales

La figura de la bruja, arraigada profundamente en el imaginario colectivo, no es solo producto de mitos y leyendas distantes, sino que se ha forjado y perpetuado a través de relatos directos y testimonios orales que, a lo largo de los siglos, han documentado, real o supuestamente, la existencia y las prácticas de estas enigmáticas mujeres. Desde los oscuros procesos inquisitoriales hasta las conversaciones susurradas al calor de una hoguera, estas narraciones son la médula de cómo entendemos a las brujas, revelando tanto el miedo como la fascinación que han provocado. Estos testimonios constituyen un pilar fundamental para comprender la rica y compleja historia de la brujería en diversas culturas.

### El caso de las Brujas de Salem

Los juicios de brujas de Salem, ocurridos entre 1692 y 1693, resultaron en la acusación de más de 200 personas y la ejecución de 20, la mayoría por ahorcamiento. Las acusaciones se basaron en medida en "evidencia espectral" aran obtenidas bajo presión, lo confesiones aue la fragilidad de los testimonios destaca en contextos de persecución.

En los anales de la historia, algunos de los testimonios más infames provienen de los juicios de brujas que asolaron Europa y América. Casos como los de Salem, Massachusetts, en 1692, ofrecen un crudo vistazo a cómo las acusaciones y confesiones, muchas veces forzadas, moldearon la percepción de la brujería y tuvieron consecuencias mortales. Las declaraciones de jóvenes "afligidas" que describían visiones espectrales y tormentos demoníacos, o las "confesiones" de figuras como Tituba, la esclava de Barbados, fueron tomadas como pruebas irrefutables de pactos diabólicos. Estos relatos, aunque surgidos en un clima de histeria colectiva y bajo tortura, se convirtieron en los "originales" que cimentaron las creencias populares sobre las brujas y sus supuestas fechorías.



Video 8.3. Representación de un juicio de Salem con Veo 3.1.

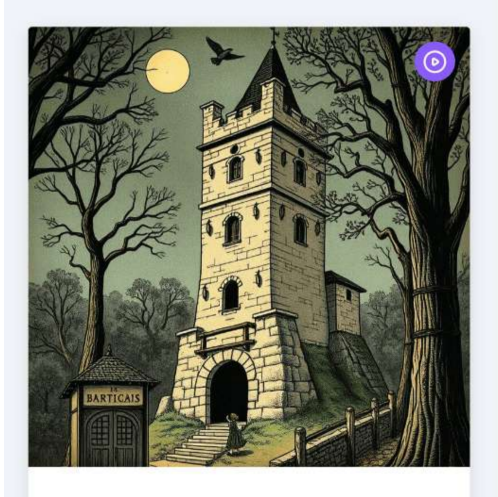
En España, aunque la Inquisición mostró una postura más indulgente hacia las acusaciones de brujería en comparación con otras partes de Europa, viéndolas a menudo como fruto de la ignorancia más que de la herejía genuina, los tribunales civiles sí ejecutaron a muchas personas. Sin embargo, la tradición oral en la península ibérica está repleta de relatos sobre brujas que se reunían en aquelarres, volaban por los cielos o realizaban hechizos. Historias como la de las brujas de inmortalizada Zugarramurdi en Navarra. en documentos inquisitoriales y el folclore local, narran encuentros con el diablo y prácticas mágicas. La levenda de Leonor de Bargota, también en Navarra, cuenta cómo esta bruja volaba al monte Joar para recibir instrucciones del señor de las sombras, dotándola de poderes para curar o maldecir, y se decía que podía provocar tormentas o enfermar el ganado. Estas narraciones se transmitían de generación en generación, enriqueciéndose con el paso del tiempo y añadiendo elementos míticos a la figura de la bruja.



**Figura 8.5**. Rodaje de «Las Brujas de Zugarramurdi» en la cueva (imagen en <u>Turismo</u> <u>Navarra</u>)

En la siguiente página presentamos un cuento infantil sobre brujas, generado por IA (incluye texto, imágenes y audio).

## El susurro en la noche de la Barroca



El susurro en la noche de la Barroca

#### Reflexión final

La historia nos muestra que la percepción de las brujas ha evolucionado drásticamente. Inicialmente, el término "bruja" o sus predecesores se asociaban con mujeres sabias, curanderas y conocedoras de la naturaleza, una connotación positiva. Sin embargo, a partir del siglo XIV y con la publicación de obras como el **Malleus Maleficarum** en 1486, la imagen de la bruja se transformó en una figura demoníaca, malvada y asociada con prácticas heréticas, lo que desencadenó la brutal "caza de brujas" en Europa y el Nuevo Mundo. Miles de mujeres, y en menor medida hombres, fueron perseguidas, torturadas y ejecutadas, acusadas de pactar con el diablo, volar en escobas o realizar maleficios. Esta persecución masiva, que alcanzó su apogeo entre los siglos XV y XVII, se cebó principalmente en mujeres, a menudo marginalizadas o que desafiaban los roles femeninos tradicionales, convirtiéndolas en chivos expiatorios para males sociales y desgracias.

Es fascinante observar cómo, en la época contemporánea, la figura de la bruja ha sido rescatada y redefinida, especialmente por movimientos feministas y corrientes de la Nueva Era. Lejos de la anciana jorobada y malévola, la bruja moderna se ha erigido como un símbolo de rebeldía, independencia, sabiduría femenina y conexión con la naturaleza. En estas nuevas narrativas, ya no es una mujer solitaria que busca hacer daño, sino a menudo parte de organizaciones de mujeres que se apoyan mutuamente y transmiten saberes. Esta reivindicación busca honrar a aquellas mujeres que fueron injustamente victimizadas y transformar la estigmatización en un emblema de poder y resistencia contra la opresión patriarcal. Es un testimonio de la capacidad humana de resignificar símbolos y encontrar inspiración en las historias más oscuras, transformando un pasado de persecución en un futuro de empoderamiento.



Objeto interactivo 8.1. Evaluación formativa y acumulativa - parte 2.

